

## مشمولات

| صفحة | قلم کار                       | عنوانات                                          | کالمز         |
|------|-------------------------------|--------------------------------------------------|---------------|
| ۳    | امیر سنی دعوت اسلامی          | ماہ رمضان کا استقبال کیسے کریں؟                  | پیغام         |
| ۳    | محمد توفیق احسن برکاتی مصباحی | ماہ رمضان المبارک، قرآن ہنی اور ہماری ذمے داریاں | اداریہ        |
| ۸    | مولانا عبدالمسیب نعمانی       | شب برأت: خرافات سے پرہیز کیجیے                   | نورِ مبین     |
| ۱۱   | مولانا عبدالحکیم شرف قادری    | امام ابوحنیفہ کی ہی تقلید کیوں؟                  | انوارِ سیرت   |
| ۱۵   | مفتی محمد نظام الدین رضوی     | شرعی احکام و مسائل                               | استفسارات     |
| ۱۸   | فہیم احمد شبلینی از ہری       | نیکی کا حکم دو اور برائی سے روکو                 | تذکرہ و تزکیہ |
| ۲۱   | طاہر حمید تنبوی               | نظام دعوت کی کامیابی کے شرائط                    | دعوتِ دین     |
| ۲۵   | صادق رضا مصباحی               | حضرت علامہ حبیب البشر خیری                       | داعیانِ اسلام |
| ۲۸   | مولانا محمد ادريس رضوی        | کنز الایمان اور امام احمد رضا                    | رضویات        |
| ۳۲   | پیش کش: نجیب اللہ نوری        | دعوت و تلقین کے بغیر چارہ نہیں                   | روزن          |
| ۳۳   | مولانا افروز قادری چریا کوٹی  | اواقaf کی اہمیت و ہمہ گیریت                      | دعوتِ عام     |
| ۳۸   | مثنیں صدیقہ رضوی مونماتی      | عورت اور آئینہ سنگار و کردار                     | عظیم مائیں    |
| ۴۵   | علیم احمد خان                 | کیریز کا انتخاب کیسے کیا جائے؟                   | بزمِ اطفال    |
| ۴۸   | صادق رضا مصباحی               | ”تقلید“ اور پروفیسر مسعود احمد مجددی             | سخن فہمی      |
| ۴۹   | ادارہ                         | دینی، علمی، مذہبی اور دعوتی سرگرمیاں             | پیش رفت       |
| ۵۲   | حضرت بیکل اتساہی              | یہ فیض ہے حافظہ ملت کا                           | منظومات       |
| ۵۳   | ادارہ                         | قارئین کے خیالات و تاثرات                        | دعوت نامے     |
| ۵۶   | عبداللہ عظیمی ججی             | انعامی مقابلہ نمبر ۸                             | انعامی مقابلہ |

# ماہِ رمضان کا استقبال کیسے کریں؟

از: مولانا محمد شاکر نوری (امیر سنی دعوت اسلامی)

کتب احادیث میں رمضان المبارک کی آمد کے موقع پر حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے فرمودہ خطبے کی تفصیل بھی ملتی ہے جس کا ترجمہ ہم تحریر کرتے ہیں: حضرت سلمان فارسی رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ نبی اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ہم کو شعبان کے آخری دن خطبہ دیا، فرمایا: اے لوگو! ایک بہت ہی مبارک ماہ تم پر سایہ گلن ہونے والا ہے اس میں ایک رات ایسی ہے جو ہزار مہینوں سے بہتر ہے۔ اللہ تعالیٰ نے اس کے دن کے روزوں کو فرض اور رات کے قیام کو نفل قرار دیا ہے۔ جو شخص کسی نیکی کے ساتھ اللہ تعالیٰ کا قرب چاہے اس کو اس قدر ثواب ہوتا ہے گویا اس نے دوسرے ماہ میں فرض ادا کیا اور جس نے رمضان میں فرض ادا کیا اس کا ثواب اس قدر ہے گویا اس نے رمضان کے علاوہ دوسرے مہینوں میں ستر فرض ادا کیے۔ یہ صبر کا مہینہ ہے اور صبر کا ثواب جنت ہے۔ یہ لوگوں کے ساتھ عمُم خواری کا مہینہ ہے۔ اس مہینے میں مومن کا رزق بڑھادیا جاتا ہے۔ جو اس میں کسی روزہ دار کو افظار کرائے اس کے لگناہ معاف کر دیے جاتے ہیں اور اس کی گردان آگ سے آزاد کر دی جاتی ہے اور اس کو بھی اسی قدر ثواب ملتا ہے کہ اس سے روزہ دار کے ثواب میں کچھ کم نہیں آتی۔ اس پر صحابہ نے عرض کیا اے اللہ کے رسول (صلی اللہ تعالیٰ علیک وسلم)! ہم میں سے ہر ایک میں یہ طاقت کہاں کہ روزہ دار کو سیر کر کے کھلانے۔ اس پر آپ نے فرمایا یہ ثواب تو اللہ سے بھی عطا فرمائے گا جو ایک بھوری یا ایک گھونٹ پانی یا ایک گھونٹ دودھ پلا دے۔ جس نے کسی روزہ دار کو افظار کے وقت پانی پلایا اللہ تعالیٰ (روز قیامت) میرے حوض کوثر سے اسے وہ پانی پلا یے گا جس کے بعد دخول جنت تک پیاس نہیں لگے گی۔ (مشکوٰۃ شریف: ص: ۱۷۳، ۱۷۴)

رمضان المبارک کے جلوہ گلگن ہونے سے پہلے حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اس کے حصول کی دعا کرتے رہتے۔ امام طبرانی کی اوسط اور مند بزار میں ہے کہ جیسے ہی رجب کا چاند طلوع ہوتا تو آپ اللہ تعالیٰ کے حضور یہ دعا کرتے ”اللَّهُمَّ بَارُكْ لَنَا فِي رَجَبٍ وَ شَعْبَانَ وَ بَلِّغْنَا رَمَضَانَ“ اے اللہ! ہمارے لیے رجب و شعبان بابرکت بنادے اور ہمیں رمضان نصیب فرم۔ جب رمضان المبارک شروع ہو جاتا تو آپ اللہ تعالیٰ کی بارگاہ اقدس میں مخصوص دعا کیا کرتے ”اللَّهُمَّ سَلِّمْنَا مِنْ رَمَضَانَ وَ سَلِّمْ رَمَضَانَ لِيٰ وَ سَلِّمْ مِنْنِي“ اے اللہ عز و جل! مجھے رمضان کے لیے سلامتی عطا فرم اور میرے لیے رمضان (کے اول و آخر کو بادل وغیرہ سے) محفوظ فرم اور مجھے اس میں اپنی نافرمانی سے محفوظ فرم۔

جب یہ مقدس و مبارک ماہ اپنی رحمتوں کے ساتھ سایہ گلن ہوتا تو غنوٰ رأامت شفیع رحمت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اپنے صحابہ کو اس کی آمد کی مبارک باد دیتے۔ صحابہ کو مبارک باد اور ان پر اس کی اہمیت واضح کرنے کے ساتھ ساتھ رمضان المبارک کو خوش آمدید فرماتے۔ نزاعِ اعمال اور جمیع الزوائد میں ہے، آپ فرماتے ”اقَاتُكُمْ رَمَضَانُ سَيِّدُ الشُّهُورِ فَمَرْحُبًا وَ أَهْلًا“، لوگو! تمہارے پاس رمضان تمام مہینوں کا سردار آگیا ہم اسے خوش آمدید کہتے ہیں۔

جس دن رمضان المبارک کا چاند طلوع ہونے کی امید ہوتی اور شعبان کا آخری دن ہوتا تو آپ مسجد نبوی میں صحابہ کرام کو جمع فرماء کر خطبہ ارشاد فرماتے جس میں رمضان المبارک کے فضائل و وظائف اور اہمیت کو جاگر فرماتے تاکہ اس کے شب و روز سے خوب فائدہ اٹھایا جائے، اس میں غفلت ہرگز نہ برتی جائے اور اس کے ایک لمحے کو غیمت جانا جائے۔ مسنون ہے کہ ۲۹ ربیعہ شعبان المعتظم کو بعد نماز مغرب چاند دیکھا جائے۔ چاند نظر آجائے تو دوسرے دن سے روزہ رکھا جائے اور اگر نظر نہ آئے تو دوسرے دن پھر چاند دیکھیں۔ چاند نظر آجائے تو یہ دعا پڑھیں ”اللَّهُ أَكْبَرُ اللَّهُمَّ أَهْلَهُ عَلَيْنَا بِالْأَمْنِ وَ الْإِيمَانِ وَ السَّلَامَةَ وَ الْإِسْلَامَ وَ التَّوْفِيقَ لِمَا تُحِبُّ وَ تَرْضَى رَبِّي وَ رَبُّكَ اللَّهُ“ اللہ اکبر، اے اللہ! ہم پر یہ چاند امن و ایمان اور سلامتی و اسلام کے ساتھ گزر اور اس چیز کی توفیق کے ساتھ جو تجوہ کو پسند ہو اور جس پر تواریخ ہو میرا رب اور تیرا رب اللہ ہے۔

رمضان المبارک کے حوالے سے تفصیلی معلومات کے لیے رقم کی کتاب ”ماہ رمضان کیسے گزاریں؟“ ملاحظہ فرمائیں۔



# ماہِ رمضان المبارک، قرآن فہمی اور ہماری ذمے داریاں

از: محمد توفیق احسان برکاتی مصباحی

محترم قارئین! جس وقت یہ رسالہ آپ کے ہاتھوں میں آئے گا رمضان المبارک کی آمد کا شدید انتظار آپ کے ذہن و فکر میں مزید شدت اختیار کر رہا ہو گا۔ ایسا کیوں نہ ہو؟ یہ پاکیزہ مہینہ اپنی جلویں اللہ عزوجل کی بے پناہ برکات اور خیرات کا ایک جہاں سیمیٹے ہوئے ہے۔ ماہِ رمضان اپنی رحمتوں، مسرتوں، عظمتوں، برکتوں کے لحاظ سے ایک مثالی مہینہ تسلیم کیا جاتا ہے دنیا و آخرت کی تمام تروخیاں اور نوازشاتِ ربانیہ کی تمام تربیادیں اس کے دامن میں پوشیدہ ہیں۔ رمضان المبارک ایک عصیاں شعارِ مردِ مومن کے لیے وجہِ مغفرت ہے، پُرمردہ قلوب کے لیے سامانِ فرحت و انبساط اور حق پرست و حق آگاہ نفوس کے لیے تجلیات و انوار کا آئینہ خانہ ہے۔ یہ تمام خوبیاں اللہ عزوجل نے اس پاکیزہ مہینے کو عطا فرمائی ہیں اور اپنے بندوں کو بے شمار نمول انعامات سے نواز نے کا وعدہ فرمایا ہے۔ اس ماہ مبارک میں بندہ مومن پوری آزادی، دل جمعی، ذوق و شوق، امید و آس اور سوزِ دروں کے ساتھ اللہ عزوجل کی بارگاہ میں تجویزِ نیازِ حکما تھا، اپنی جبین نیازِ حکما تھا، رحمتِ الہی کو خود سے قریب کرنے کی کوشش میں لگا رہتا ہے، اپنے گناہوں کی معافی کا خواستگار ہوتا ہے، دل کی طہارت اور نفس کی نظافت پر پورا دھیان دیتا ہے اور عرفانِ ذات کے حصول کے لیے اپنی تمام ترتونا یاں صرف کر دیتا ہے تو رحمتِ الہی پر جوش ہو کر اس کا استقبال کرتی ہے اور اس بندہ خدا کے تمام مطالبات کی پیغمبل کا پروانہ ربِ عزوجل اپنے خصوصیِ فضل و کرم سے عطا فرماتا ہے، اس کی دعائیں مقبول بارگاہ ہوتی ہیں، اسے گناہوں پر معافی ملتی ہے، اسے طہارت قلب کا سامان فراہم کیا جاتا ہے اور اسے نفس کی بلیدگی اور فکر کی بے راہ روی سے نجات ملتی ہے۔ یہ اس ماہ مبارک کی خصوصی برکات ہیں۔

یہی وہ مبارک و پاکیزہ مہینہ ہے جس میں اللہ عزوجل نے امتِ محمدیہ علی صاحبہا التحیۃ والشاء کی ہدایت و نجات کا قانون قرآن عظیم نازل فرمایا۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے: شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنزِلَ فِيهِ الْقُرْآنُ هُدًى لِلنَّاسِ وَبَيِّنَاتٍ مِنَ الْهُدَىٰ وَالْفُرْقَانِ (البقرہ: ۲، آیت ۱۸۵)

رمضان کا مہینہ جس میں قرآن اترالوگوں کے لیے ہدایت اورہ نمائی اور فیصلے کی روشن باتیں (کنز الایمان)۔

اس آیتِ مبارکہ کے اندر رمضان کے پاکیزہ مہینے کا بڑا واضح تصور پیش کر دیا گیا ہے جس میں کسی طرح کی کوئی پیچیدگی اور کسی طرح کا کوئی خفاہاتی نہیں رہا۔ آیت کے تحت صاحب تفسیر خرزاں العرفان صدر الافق حضرت علامہ سید نعیم الدین مراد آبادی رقم طراز ہیں:

”اس کے معنی میں مفسرین کے چند اقوال ہیں (۱) یہ کہ رمضان وہ ہے جس کی شان و شرافت میں قرآن پاک نازل ہوا (۲) یہ کہ قرآن کریم میں نزول کی ابتداء رمضان میں ہوئی (۳) یہ کہ قرآن کریم تمامہ رمضان مبارک کی شبِ قدر میں لوحِ محفوظ سے آسمانِ دنیا کی طرف اتارا گیا اور بیتِ العزت میں رہا یہ اسی آسمان پر ایک مقام ہے۔ یہاں سے وقتِ وقتِ حسبِ اتفاقائے حکمت جتنا جتنا منظورِ الہی ہوا جریل امین لاتے رہے۔ یہ نزول تیس سال کے عرصے میں پورا ہوا“

معروف شاعر مولانا سید اولاد رسول قدسی کا بڑا عمدہ شعر ہے:

لوحِ محفوظ کا دل ہوا باغِ باغ  
ربِ کا قرآن جب ان پہ نازل ہوا

قرآن کا فیصلہ اور ہمارا طریقہ عمل

قارئین کرام! قرآن عظیم کی مذکورہ بالا آیتِ مبارکہ میں غور و تدبیر سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ کتاب مقدس نہ صرف ہدایت و رہنمائی اور حکمت

و موقعت کا سرچشمہ ہے بلکہ کامیابی اور ہر طرح کے فیصلوں کی تمام تر روشنیات اور بنیادی نکات و دفعات کا قابل وثوق حوالہ بھی ہے۔ اس آیت کا سلوب بیان اس حقیقت کی طرف اشارہ کر رہا ہے کہ کسی انسان کو کامل ہدایت یافتہ انسان کب کہا جائے گا جب وہ اپنی زندگی کے تمام تر فیصلے قرآنِ کریم سے حاصل کرے گا اور قانونِ الہی کو مکمل حکم تسلیم کرے گا۔ آپ خیر القرون کے روشن تاریخی حالات و واقعات پڑھیں اور صحابہ کرام و تابعین کے ادوار کا جائزہ لیں تو یہ حقیقت ماننی پڑے گی کہ انہیں دنیا و آخرت کی بے پناہ عزتیں، سرفرازیاں، کامیابیاں، اور رضوانیِ الہی کا بھاری بھر کم انعام اس لیے ملا کہ انہوں نے قرآنِ کریم کو فیصلے اور قانون کی کتاب مان کر اپنی عملی زندگی میں اس کا مظاہرہ فرمایا اور زندگی کے ہر موز پر رہنمائی قرآنِ عظیم سے حاصل کی اور احادیثِ نبویہ و کردارِ مصطفوی نے ان قرآنی فیصلوں اور قوانینِ ربانیہ کی تفصیلات پیش کیں جن کی روشنی میں قرآنِ کریم پر عمل کی را ہیں مزید آشکار ہو گئیں اور وہ دور، دور ترقی کہلا یا سے زمانوں میں بہترین زمانہ قرار دیا گیا۔

اب ہمیں سنجیدگی سے سوچتا ہے کہ کیا ہم بھی ایسا کر رہے ہیں؟ کیا ہماری زندگیاں انہیں روشن اصولوں پر قائم ہیں؟ حیاتِ مستعار کے مختلف لمحات میں کیا ہم قرآنِ کریم کے فیصلے کا احترام کرتے ہیں؟ یا قرآنِ کریم کے واضح فیصلوں پر اپنی رائے کو ترجیح دے رہے ہیں؟ کیا زندگی کے اندر پیش آمدہ مسائل کے حل کے لیے قرآنی فیصلے کا انتظار کیا جاتا ہے یا صرف صدیوں سے چلے آرہے غیر شرعی اور غیر اخلاقی رسم و رواج اور سماجی و خاندانی طریقہ ہائے کارکونا قابل تردید سمجھ بیٹھے ہیں؟ آخر ہماری زندگی میں انقلاب کیوں نہیں برپا ہوتا؟ ہم اپنے دین و مذہب کے حوالے سے روحانی آسودگی کیوں محسوس نہیں کر رہے ہیں؟ جب ہمارا دین ایک آفیتی دین ہے ہماری شریعت ایک مکمل شریعت ہے، ہمارا قرآن ایک اُٹل قانون ہے اور یہ قیامت تک پیش آنے والے تمام مسائل اور الجھنوں کا ازالہ و حل پیش کرتا ہے۔ اس کی دفعات و نکات انہائی اہم اور موزوں ترین ہیں جس میں کسی قسم کی کم و بیش کی نجاشی نہیں تو کیا ہمارے طرزِ عمل سے ہمارے دین و مذہب کی یہ ہمہ گیریت اور قرآن کی معنویت و گیرائی واضح ہوتی ہے؟ یادِ انسنة و نادانستہ ہم دنیا کو یہ باور کر رہے ہیں کہ ہمارا قرآن دو رجیدی کے تمام تر فتنوں کا مقابلہ کرنے کی صلاحیت نہیں رکھتا یا تمام لاجل مسائل کا حل پیش نہیں کرتا یا مفہومیات زمانہ کے لحاظ سے اس میں پک دار قوانین موجود نہیں ہیں یا انسانوں کو اس دور میں ڈھنی آسودگی فراہم کرنے کی قوت نہیں رکھتا؟ اعتقادیات، سماجیات، اقتصادیات، صنعت و حرفت، شادی بیان، طلاق و خلع، آپسی لین دین، تعلیم و تعلم، صدرحی، اتحاد، تکلم و بیان، تحریر و تقریر، معاملات و معمولات وغیرہ مختلف جہات میں اگر ہم نے قرآنِ کریم کو اپنا فیصلہ نہ تسلیم کیا اور احادیث مبارکہ و سیرت نبویہ کو ان کی تفصیلات کا بنیادی مأخذ نہ مانا تو ہی ہو گا جو ڈاکٹر محمد اقبال نے کہا ہے۔<sup>۶</sup>

تمہاری داستان تک بھی نہ ہوگی داستانوں میں

عقائدِ اسلامی میں ہماری ناصحتگی اور بدمذہبوں سے میل جوں، اتحاد و واد، عبادات میں غیر معمولی تسامی، شادی بیان میں حد درجہ اسراف و فضول خرچی، طلاق و خلع میں اسلامی فتاوی و شرعی فیصلوں کو شہبے کی نگاہ سے دیکھنا، آپسی لین دین میں بذریعی و بعدہدی، تعلیم و تعلم میں سستی و غفلت، صدرحی و اتحاد میں بے تو جبی وغیرہ۔ یہ سارے امور ایسے ہیں جو ہمیں عروج و ارتفاق کی منزل کاراہی نہ بننے دیں گے بلکہ سراسر فکری نارسانی، تہذیبی خیشگی، دینی و ملی پسپاپی کا پیش خیمه ثابت ہوں گے، ہماری تجارت میں فروغِ حاصل نہ ہو گا، ہماری صنعت ترقی پذیر نہ رہے گی، ہمارے خیالات میں شفافیت اور بلندی نہ پیدا ہو گی اور ہم حیاتِ تازہ کے نرم خرام جھوکوں کا مازہ لینے کو ترس جائیں گے۔ شاعرِ مشرق نے درست کہا ہے۔<sup>۷</sup>

قوموں کی حیات ان کے خیل پر ہے موقوف

جو قوم اپنے تہذیبی ورثتے کی حفاظت نہیں کر پاتی اور جو اپنی مذہبی شعائر کے تحفظ میں سستی کا مظاہرہ کرتی ہے وہ اپنی شاخت کھو دینے کا بہت بڑا گناہ کر رہتی ہے اور پھر اپنی عظمتِ رفتہ کی بازیافت اس کے لیے بڑی مشکل ڈگر ثابت ہوتی ہے۔ کیا ہم نے کبھی اس پر غور کیا ہے کہ بدمذہبیت کے سیالاب نے ہماری نیشنل کوکی قدر مذہب بیزار اور مسلک فروش بنادیا ہے، دین و شریعت میں غیر معمولی سہولت دینے کا رجحان کس طرح شرعی اصولوں کو سخ کر رہا ہے، کیا ہماری مذہبی شاخت اور مسلکی تشخص خطرات میں گھرا ہوا ہیں ہے؟

صحابہ کرام، تابعین عظام، تابع تابعین، ائمۃ مجتہدین، علماء ذوی الاحترام، مشائخ طریقت، سلاسل کے بزرگان دین اور مجددین امت نے ہمیں جو راہ دکھائی ہے وہی دین و شریعت کی راہ ہے۔ رسول اعظم علیہ الصلوٰۃ والسلام اور صحابہ و تابعین نے جو مسلک ہم تک پہنچایا ہے جو ائمۃ مجتہدین سے ہوتا ہوا شاہ عبدالحق محدث دہلوی، شاہ ولی اللہ محدث دہلوی، شیخ احمد سہنی مجدد الف ثانی اور امام احمد رضا قادری بریلوی علیہ الرحمۃ والرضوان کی تحقیقاتِ ائمۃ کے ذریعے ہمیں ملا ہے اس پرمضوی سے مجھے رہنا اور اس کو اپنے خاندان اور دیگر افرادِ قوم میں منتقل کرنا ہماری بہت بڑی ذمہ داری ہے جس پر ہمیں پوری توجہ مبذول کرنی ہے اللہ عزوجل ہمیں اس کی توفیق عطا فرمائے آمین۔

### رمضان المبارک قرآن فہمی کے لیے موزوں ترین مہینہ

غیر حرام سب سے پہلی وحی افراً یا سِمِ رَبِّکَ الَّذِی خَلَقَ نَازِلٰ ہوئی اور فَسَلُوْا اَهْلَ الدِّیْنَ کُنْتُمْ لَا تَعْلَمُوْنَ میں علم سکھنے کی ضرورت و اہمیت پر زور دیا گیا۔ قرآن حکیم نے علم والوں سے دریافت کرنے کا حکم دیا ہے اور وحی اول میں تعلیم و فرآت کی جانب واضح اشارہ موجود ہے۔ قرآن کریم ہمارے تمام مسائل کا بنیادی حوالہ اور اسلام و شریعت کا ہم مأخذ ہے اس لیے دین میں تصلب، شریعت پر استحکام اور نہ ہمیں اقدار کے تحفظ کے لیے قرآن کریم کو سمجھنا، اس کا علم حاصل کرنا ہمارے لیے بے حد ضروری ہے اس لیے عزوجل نے ہمیں بڑا مبارک مسعود اور قابل اکرام، موزوں ترین اور نفع بخش مہینہ رمضان عطا فرمایا ہے جس کے استقبال کے لیے ہمیں پوری تیاری کرنی ہے۔ ماہ رمضان دراصل ایک روحانی تربیت کا نتیجہ ہے جس میں اللہ عزوجل نے اس کے لیے بڑا چھا انتظام کیا ہے کہ ایک بندہ مومن ان تمام خصالیں حمیدہ اور عاداتِ کریم سے آراستہ ہو جائے جو تقویٰ و طہارت قلب کی شرط اولین ہیں۔ روزے کی فرضیت کا بنیادی مقصد شجر تقویٰ کی آبیاری اور اس کے برگ و بارکی حفاظت ہے۔ قرآن کریم اس حقیقت کی شہادت فراہم کرتا ہے۔ سرکار دو عالم صلی اللہ تعالیٰ وسلم نے ارشاد فرمایا ہے کہ اس ماہ کا اول رحمت، وسط مغفرت اور آخری حصہ جہنم سے آزادی ہے۔ رحمت، مغفرت اور جہنم سے آزادی میں ایک فطری ربط پایا جاتا ہے۔ ایک بندہ خدا جب رحمت الہی کا طلب گارہوگا اس کے لیے بنیادی وسائل کا استعمال کرے گا اور پھر بخشش کا متنبی ہو گا تو بہ واستغفار کے ذریعے اپنے گناہوں کی معافی طلب کرے گا تو یقینی طور پر فصلِ ربیٰ سے وہ دوزخ سے آزادی کا پروانہ حاصل کرنے میں کامیاب ہو جائے گا۔ روزے کی فرضیت کا ثبوت قرآن عظیم سے ہے اس کے فضائل و برکات احادیثِ نبویہ سے معلوم ہوتے ہیں۔ سرکار دو عالم صلی اللہ تعالیٰ وسلم ارشاد فرماتے ہیں: من صام رمضان ایمانا و احتسابا غفرله ماتقدم من ذنبہ جو شخص ایمان اور احساب کے ساتھ رمضان کے روزے رکھے گا تو اس کے گزشتہ گناہ خش دیے جائیں گے (بخاری شریف: ص ۲۵۵، ج ۱)

اس حدیث مبارک میں لفظ ”احتساب“ اپنے اندر ایک جہان معنی رکھتا ہے رمضان کا روزہ، ایمان کی چیختگی اور اپنی سالانہ کارکردگی کے حساب و کتاب کے ساتھ رکھا جائے تو اس کے ثمرات عجب ہی برآمد ہوتے ہوں گے۔ خود احسابی بہت بڑا وصف اور انسان کی ترقی و عروج کا زینہ ہے۔ گزشتہ زمانے میں بندہ مومن نے کیا کیا کھویا کیا پایا اس پر سنجیدگی سے غور و فکر کرنے، غلطیوں سے سبق لینے اور ان کی مناسب اصلاح کے بعد جو منضبط لائجہ عمل تیار کرے گا اور اس کی روشنی میں اپنے معمولات و معاملات دینیہ و دنیویہ کی انجام دی کی فکر کرے گا تو وہ یقیناً کامیابی سے ہم کنار ہوگا۔ اسے دنیا و آخرت کی سرخوئی نصیب ہوگی اسے روحانی سکون حاصل ہو گا اور وہ نفس کی شہوات پر قابو پائے گا۔

بے شمار احادیث مبارکہ میں ماہ رمضان المبارک کی تقطیم و اکرام کا حکم دیا گیا ہے اور رمضان کے فضائل بیان کیے گئے ہیں۔ ایک حدیث شریف میں ہے کہ ”جب رمضان کا مہینہ آتا ہے تو جنت کے دروازے کھول دیے جاتے ہیں۔ (بخاری شریف: ص ۲۵۵، ج ۱)

دوسری حدیث میں ہے: جب ماہ رمضان آتا ہے تو آسمان کے دروازے کھول دیے جاتے ہیں، جہنم کے دروازے بند کر دیے جاتے ہیں اور شیطان کو قید کر دیا جاتا ہے۔ (بخاری شریف: ص ۲۵۵، ج ۱)

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں: جب رمضان کا مہینہ آتا تو حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم فرمایا کرتے کہ تمہارے پاس ایک

مقدس ماہ کی آمد ہوئی ہے۔ (مسند احمد بن حنبل: جس ۱۵۸، ج ۳)

ماہ رمضان میں بندہ مومن آفاتِ ارضی و سماوی سے محفوظ رہتا ہے اسے پوری دل جنمی اور خشوع و خضوع کے ساتھ عبادات کرنے کا موقع نصیب ہوتا ہے اس مقدس ماہ میں قرآن کریم کی تلاوت کرنے کا بڑا خوبصورت وقت ملتا ہے چوں کہ اس مہینے کو تلاوت قرآن کریم سے بڑا گہر ارتبط ہے اس لیے کہ یہ زوالِ قرآن کا مہینہ ہے۔ حضور سید عالم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اور مہینوں کے مقابلے اس مہینے میں قرآن مقدس کی زیادہ تلاوت کرتے تھے۔

گزشتہ سطور میں ہم نے اس حقیقت کی جانب اشارہ کیا کہ روزہ روحانی صحت کا ضامن ہے وہ جسم کو روحانی غذافراہم کرتا ہے ساتھ ہی جسمانی قوت میں بھی اضافے کا باعث ہے اور اس کے سائنسی فوائد سے بھی قطعاً انکار نہیں کیا جاسکتا اس لیے جملہ عبادات مالیہ و بد نیہ میں کسی بھی اعتبار سے ظاہری و باطنی، جسمانی و روحانی تفاصیل کا تصور یک سرختم کر دیا گیا ہے۔ ایک بندہ مومن جب روزے کی حالت میں قرآن پاک کی تلاوت کرتا ہے تو قرآن کے انوار و برکات اور روزے کی روحانی تجھیات اس پر نچاہر ہوتی ہیں۔ اس وقت وہ ہر طرح کی مادی خواہشات سے بالکل عاری ہوتا ہے ہوا نے نفس اس کے قریب نہیں پھلتی اسے روحانی سکون بھی ملتا ہے اور ابدی سعادت سے بھی بہرہ ور ہوتا ہے۔ ایسے حسین ماحول اور پر سکون وقت میں تلاوت قرآن کے ساتھ فہم قرآن پر توجہ دینا بڑا آسان ہو جاتا ہے تلاوت میں تولذت و سرور حاصل ہوتا ہی ہے اگر اسی وقت قرآن کریم کی معینیاتی فضائل کے خوش گوار جھوکوں کا مزہ بھی مل جائے تو یہ سونے پر سہاگے جیسا ہو گا۔

چوں کہ ہم دنیاوی کاروبار میں اس درجہ مشغول ہیں کہ ہم بمشکل ہی نمازوں کے لیے وقت نکال پاتے ہیں۔ تلاوت قرآن کی جانب کوئی توجہ نہیں ہوتی فہم قرآن کے متعلق کیا دھیان آئے گا؟ اس لیے رمضان کے پاکیزہ مہینے میں اگر اس طرف تھوڑی توجہ مبذول کی جائے اور قرآن کو سمجھ کر پڑھنے کا جذبہ پیدا کیا جائے تو ہمارے ایمان میں پچھلی کے ساتھ جلال و جمال خداوندی کا حیرت انگیز نظارہ بھی دیکھنے کوں سکتا ہے۔ قرآن کا اسلوب بیان، اس کا راغبِ اعجاز اور فرض و امثال کے بیان کا اچھتا اندماز مردمومن کے دل کی دنیابدی ڈالے گا۔ یہ تحسان ہے چودھویں صدی ہجری کے عظیم المرتبت اور عقیری مجدد امام احمد رضا خاں بریلوی اور ان کے شاگرد رشید حضور صدر الشریعہ علامہ امجد علی عظمی علیہ الرحمہ کا کہ کنز الایمان جیسا ایمانی و عرفانی ترجمہ قرآن امت مسلم کوں گیا اور نہ فہم قرآن کے لیے جو حمتیں اٹھانی پڑتیں وہ بیان سے باہر ہے۔ اس کے لیے معتبر و مسند تفاسیر کا بھی مطالعہ کیا جاسکتا ہے اور یہ بھی نہیں ہو سکتا تو باقاعدگی کے ساتھ درس قرآن اور درس تفسیر و حدیث کی محفل میں شرکت کریں اور فہم قرآن میں جدوجہد کریں۔ قرآن عظیم نے جہاں اپنے بارے میں حکم اور فیصل ہونے کی وضاحت پیش کی ہے وہی صاحب قرآن رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے فیضوں کے متعلق یہ صراحة کی ہے کہ آپ جو فیصلہ فرمادیں دل و جان سے تسلیم کیا جائے ذرہ برابر دل میں غبار نہ رکھا جائے (سورہ نسا: ۲۵) وہ فیصلہ فرمادیں تو کسی کو اختیار نہیں (توبہ: ۱۲)۔

پروفیسر مسعود احمد نقش بندی لکھتے ہیں:

”هم قرآن کریم نہیں دیکھتے، ہم قرآن حکیم نہیں پڑھتے، سنی سنائی پر یقین کر لیتے ہیں، بہت بھولے ہیں، جب قرآن کریم ہر چیز کا روشن بیان ہے اور ہر بات کی تفصیل موجود ہے تو یہ قرآن کریم سے کیوں نہ پوچھا جائے ادھر ادھر کیوں بھکتے رہیں؟ ایک ایک کامنہ کیوں تکتے رہیں؟ کوئی کچھ بتاتا ہے کوئی کچھ، دل الجھ کرہ جاتا ہے دماغ پر انگدہ ہو جاتا ہے، متاع عشق و محبت بر باد ہونے لگتی ہے، جب وہ بر باد ہو گئی تو پھر کیا رہ جائے گا“ (مقالہ تقطیع و توقیر، مطبوعہ: کوکاتا، جس ۳)

اس لیے آنے والے رمضان میں ہم ایمان و احتساب کے ساتھ روزے رکھیں، قرآن کریم کی تلاوت بھی کریں اور قرآن پڑھنے اور علم والوں سے سیکھنے کی کوشش بھی کریں۔ ان شاء اللہ ہم ضرور اپنے اندر تبدیلی محسوس کریں گے۔



# شب برأت: خرافات سے پر ہیز کیجیے

از: مولانا عبدالمبین نعماں قادری

سے افضل شعبان کے روزے ہیں تعظیم رمضان کے لیے (رواه الترمذی و استغربہ، والبیهقی فی الشعب وفیہ صدقۃ بن موسی)

صحیحین میں ہے: ام المؤمنین حضرت صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا فرماتی ہیں کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سوائے رمضان کے کسی مہینے کا پورا روزہ نہیں رکھتے تھے اور اس کے بعد آپ کوشعبان سے زیادہ کسی مہینے میں روزہ رکھتے ہیں نہیں دیکھا۔ ایک روایت میں ہے کہ پورے شعبان کا روزہ رکھتے اور کبھی آخر شایام کا۔ (بخاری ۱۲۶۷، ابن ماجہ ۱۲۲، مشکلۃ: ص ۸۷)

ابو سلمہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ حضرت ام سلمہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت کرتے ہیں کہ رسول پاک صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم شعبان کو رمضان سے ملا دیتے تھے۔

## ہپ برأت کی فضیلت

پندرہ ہویں شعبان اور شب برأت کی پندرہ ہویں شعبان کی رات کی احادیث میں بڑی فضیلت آتی ہے۔

حضرت معاذ بن جبل رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مردی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم فرماتے ہیں: شعبان کی پندرہ ہویں شب میں اللہ عزوجل اپنی تمام خلق کی طرف تجلی فرماتا ہے اور سب کو بخش دیتا ہے مگر کافراو عداوت والے کو۔ (التغییب والترہیب)

حضور صدر الشریعہ عظیٰ علیہ الرحمہ مصنف بہار الشریعۃ مذکورہ حدیث ذکر کر کے فرماتے ہیں: جن دو شخصوں میں دنیوی عداوت ہوتی اس رات کے آنے سے پہلے انہیں چاہیے کہ ہر ایک دوسرے سے مل جائے اور ہر ایک دوسرے کی خط معااف کر دے تاکہ مغفرت الہی انہیں بھی شامل ہو۔ انہیں احادیث کی بنا پر بحمدہ تعالیٰ یہاں بریلی میں اعلیٰ حضرت قبلہ مدظلہ الاقدوس نے یہ طریقہ مقرر فرمایا ہے کہ ۱۲ روز شعبان کورات آنے سے پہلے مسلمان آپس میں ملتے اور عفو فھیمر (غلطی کی معانی) کرتے ہیں اور ہر جگہ کے مسلمان ایسا ہی کریں تو نہایت

**ماہ شعبان بالخصوص** اس کی پندرہ ہویں شب یعنی شب برأت کی اہمیت و فضیلت اہل اسلام کے نزدیک مسلم ہے مگر افسوس کہ ایک طرف تو بعض نہاد مسلمان اس کی فضیلت ہی کا سرے سے انکار کرتے ہیں دوسری طرف اس کے مانے والوں میں ایک بڑی تعداد ان جاہلوں اور بد عمل مسلمانوں کی ہے جو اس معظم اور سر اپا خیر و برکت رات کو طرح طرح کے کھیل کو دوار آتش بازی جیسے شیطانی افعال سے آلوہ کر کے اس کی فضیلت و نورانیت کا کھلامداق اڑاتے ہیں جسے دیکھ کر بلاشبہ کہا جاسکتا ہے کہ یہ لوگ شب برأت کی اہمیت و فضیلت تسلیم ہی نہیں کرتے بلکہ محض ڈھونگ رچاتے ہیں۔ خدا تعالیٰ ایسے مسلمانوں کو اپنے غلط اعمال کے محابے اور اپنی اصلاح کی توفیق عطا فرمائے۔ آمین

یوں تو ماہ شعبان کی فضیلت شب برأت اور پندرہ ہویں شعبان کے روزے کی فضیلت سے ہی واضح ہے مگر اس ماہ مبارک کی اہمیت اس سے اور بڑھ جاتی ہے کہ یہ مہینہ رمضان شریف کا پڑوی ہے اور اس ماہ مبارک کا چاند حضور انور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم بطور خاص ملاحظہ فرماتے۔ چنانچہ حدیث شریف میں ہے۔

عبداللہ بن ابی قیس کہتے ہیں کہ میں نے ام المؤمنین حضرت صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے سنا کہ رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم شعبان کا اس قدر تحفظ کرتے کہ اتنا کسی کا نہ کرتے پھر رمضان کا چاند دیکھ کر روزہ رکھتے اور اگر ابرہوتا تیس دن پورے کر کے روزے رکھتے۔ اسی طرح ایک اور حدیث شریف ہے: حضرت انس سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم جب آتا تو فرماتے: اے اللہ! ہمارے لیے رب اور شعبان میں برکت دے اور رمضان تک پہنچائے۔

**شعبان کے روزے کی فضیلت**  
ماہ شعبان معظم کے روزے کی فضیلت میں کئی احادیث مردی ہیں۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا: رمضان کے بعد سب

داروں کو چاہیے کہ اپنے گھر کے نوجوانوں اور بچوں کو کہی اس شیطانی اور فضول کام سے سے بختنی کے ساتھ منع کریں اور اس نورانی رات کی قدر کریں ناشکرے اور شیطان کے بھائی نہ بنیں۔

یہ رات رحمتوں برکتوں سے اپنے دامنوں کو بھرنے کی ہے اور پھر ہر سال جو سینکڑوں حادثات و فنا ہوتے ہیں وہ الگ ایک مصیبت ہے کتنے مکانات جلتے ہیں اور کتنی دکانیں نذر آتش ہوتی ہیں کتنے مالی نقصان ہوتے ہیں اور کتنے بچے نوجوان جل کرموت کے گھٹ اتر جاتے ہیں۔ مزید برآں ایک بڑی مصیبت یہ بھی ہے کہ اس کے ذریعے کمایا ہوا مال بھی ناجائز و حرام ہوتا ہے جس کا استعمال کرنا کرانا آخرت کا و بال مول لینا ہے۔ جب کہ مسلمان پر فرض ہے کہ وہ حلال کمائے اور اس کو اپنے بال بچوں کو خلاۓ حرام کھانے سے عادتیں قبول نہیں ہوتیں اور دعا میں رد کر دی جاتی ہیں۔ اس سے وہ لوگ سبق حاصل کریں جو آتش بازی اور پٹاخوں کی بڑی بڑی دکانیں لگا کر راتوں رات مالدار بننے کی کوشش کرتے ہیں۔

#### فاتحہ دلانا ثواب کا کام ہے

حلوہ یا کوئی عمدہ چیز پکا کر یا کسی مسلمان پاکیزہ طبیعت حلوائی کی دوکان سے خرید کر اس پر بزرگوں، عام مرحم مسلمانوں اور اپنے اقربا کی فاتحہ دلانا یعنی انہیں ایصالِ ثواب کرنا ایک ممکن اور اچھا کام ہے اسے بدعت سے کوئی تعلق نہیں بلکہ قرآن و حدیث اور فقہ سے اس کا ثبوت ہے۔ تفصیل کے لیے ملاحظہ ہوا شبات ایصالِ ثواب، از: شارح بخاری مفتقی شریف الحنفی امجدی، نصرۃ الصاحب باقسام ایصالِ الشواب، از: ملک العلماء مولا ناظر الدین بہاری علیہما الرحمۃ۔

#### زیارتِ قبور

قبروں کی زیارت کو جانا سنت ہے۔ سرکارِ دو عالم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے قبروں کی زیارت کی ہے اور اس کا حکم بھی دیا ہے اور اس کے فوائد برکات پر بھی روشنی ڈالی ہے چنانچہ ایک حدیث شریف میں حضرت عبداللہ بن مسعود سے مردی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا: میں نے تم کو زیارتِ قبور سے منع کیا تھا اب قبروں کی زیارت کرو اس لیے کہ وہ دنیا سے بے رغبت کرتی ہیں اور آخرت کی یاد دلاتی ہیں۔ (ابن ماجہ)

زیارتِ قبور کا طریقہ یہ ہے کہ پائیتی کی جانب سے جا کر میت

انسب و بہتر ہے۔ (بہار شریعت: ۱۳۸/۵، فاروقیہ، دہلی) یہیقی نے اُم المؤمنین صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے روایت کی کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: اللہ عز و جل شعبان کی پندرہویں شب میں تخلی فرماتا ہے، استغفار کرنے والوں کو بخش دیتا ہے اور طالبِ رحمت پر رحم فرماتا ہے اور کینہ والوں کو جس حال پر ہیں اسی حال پر چھوڑ دیتا ہے۔

#### پندرہویں شعبان کا روزہ

حضرت عمران بن حصین رضی اللہ تعالیٰ عنہا بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ان سے یا کسی اور سے فرمایا: تم نے شعبان کے وسط میں روزہ رکھا ہے؟ انہوں نے کہا، نہیں تو آپ نے فرمایا: عید کے بعد دو روزے کو رکھ لینا۔

اس حدیث سے شعبان کی بلکہ شبِ برأت کے روزے کی فضیلت معلوم ہوتی ہے کہ اس کے ایک روزے کے بعدِ رمضان دو روزے کا حکم دیا۔ اور وسطِ شعبان سے پندرہویں شعبان ہی مراد ہے تو اس سے شبِ برأت کے بعد والے دن کا روزہ بھی ثابت ہوا۔ یہ حکم استحبابی ہے یعنی مستحب ہے کہ وسطِ شعبان کے روزے کے بعدِ رمضان دو روزے کو رکھ لے اگر نہ رکھنے تو گند گار نہیں ہوگا۔ ہاں اگر کسی نے وسطِ شعبان یا ہر مینے کی آخری تاریخ میں روزے کی منت مانی تھی اور وہ نہ رکھ سکا تو بعدِ رمضان اس کی قضاوا جب ہوگی۔ دو کی منت تھی تو دو اور ایک کی منت تھی تو ایک۔

#### آتش بازی گناہ ہے

شبِ برأت میں بعض بچوں پر آتش بازی اور پٹاخے کا بہت رواج ہے یقیناً یہ ایک برا فضل ہے اس کے اسراف و فضول خرچی ہونے میں شہبہ نہیں اور فضول خرچی کرنے والے شیطان کے بھائی ہیں۔ ذرا اس پبلو سے بھی غور کریں کہ پٹاخوں کی کریبہ اور شدید آواز سے اس مبارک شب میں قرآن کی تلاوت کرنے والوں، خدا کا ذکر کرنے والوں اور نماز پڑھنے والوں کے ذکر و عبادت میں کس درجہ خلل پڑتا ہے۔ کیا کسی مسلمان سے اس کی توقع کی جا سکتی ہے کہ خود تو ذکر و عبادت سے دور رہے اور اللہ کے جو بندے عبادت میں مشغول ہوں ان کی عبادت میں خلل ڈالے؟ لہذا آتش بازی اور پٹاخے بڑے گناہ کے کام ہیں ان سے کوئوں دور رہنا چاہیے اور گھر کے ذمے

خیرات اور ایصالِ ثواب و صلحِ رحمی کے لیے خاص ہے لہذا انسانی فطرت کا تقاضا ہے کہ ایسے موقع پر کوئی مرغوب اور لذیذ کھانا پکایا جائے۔ بعض عالموں کی نظر بخاری شریف کی اس حدیث شریف پر پڑی کہ:

کان رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم یحب  
الحلواء والعلسل  
ترجمہ: رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم حلوہ (شیرینی) اور شہد کو پسند فرماتے تھے۔

لہذا ان علماء کرام نے اس حدیث پر عمل کرتے ہوئے اس رات میں حلوہ پکایا پھر رفتہ رفتہ عوام میں اس کا چرچا ہوا اور رواج ہو گیا چنانچہ حضرت شاہ عبدالعزیز محدث دہلوی علیہ الرحمہ کے ملفوظات میں ہے کہ ہندوستان میں شبِ برأت میں روٹی اور حلوہ پرفراخ تھے دلائے کا دستور ہے اور سرقندو بخارا میں ”قتما“ پر جوں ایک میٹھا کھانا ہے (بحوالہ جنتی زیور، از: علامہ عبدالصطاف عظمی علیہ الرحمہ، ص: ۱۳۲)۔

﴿.....﴾

کے منہ کے سامنے کھڑا ہو، سرہانے سے نہ آئے کہ میت کے لیے باعثِ تکلیف ہے یعنی میت کو گردون پھیر کر دیکھنا پڑے گا کہ کون آیا۔

### شبِ برأت میں چانغل

شبِ برأت چونکہ گناہوں سے معافی کی رات ہے اور مسلمان اس مبارک شب میں عبادات کا بھی اہتمام کرتے ہیں، راتوں کو قبرستان کی زیارت کے لیے بھی جاتے ہیں جو مسنون ہے تو ظاہر ہے کہ عام شب کے مقابلے میں اس رات کچھ زیادہ روشنی کی ضرورت ہوتی ہے۔ قبرستان عام دنوں میں راتوں کوتاریک ہوتے ہیں روشنی کی کوئی حاجت بھی نہیں ہوتی لیکن شبِ برأت میں زیارتِ قبور کی وجہ سے لوگوں کی آمد و رفت ہوتی ہے اس لیے وہاں روشنی ضروری ہے۔ یوں ہی مساجد میں بھی عام دنوں میں عشا کی نماز کے فوراً یا کچھ دیر بعد روشنی بجھادی جاتی ہے یا بہت معمولی سا کوئی بلب جلا دیا جاتا ہے جہاں تیل یا چراغ یا موم بتیاں جلتی ہیں وہاں تو بعدِ عشا ہی اندر ہمراجاتا ہے لیکن شبِ برأت میں عبادت و تلاوت قرآن کرنے والے مسلمان کثرت سے آتے ہیں اور شب بیداری کرتے ہیں اس لیے عام دنوں کے مقابلے میں اس مبارک موقع پر پوری روشنی کی جاتی ہے۔ یہ کوئی ایسی چیز نہیں کہ اس کو بدعت یا ناجائز کہا جائے۔ اگر بلا وجہ روشنی کی جاتی ہے یا روشنی کرنے ہی کو اس شب میں کوئی خاص اہمیت دی جاتی ہے تو یقیناً غلط ہے کہ اس مبارک شب میں روشنی کرنے کا کوئی حکم وار نہیں لہذا حسب ضرورت مساجد میں یا قبرستانوں میں یا عام شاہراہوں میں روشنی کی جائے تو اس کی ممانعت کی بھی کوئی وجہ نہیں اور بلا وجہ مسلمان کے سی فعل کو، جو کسی صحیح غرض کی بنابر کیا جاتا ہو ناجائز بدعوت کہنا سراسر ظلم ہے۔ شریعتِ اسلامیہ اس کی ہرگز اجازت نہیں دیتی۔

### شبِ برأت کا حلوج

شبِ برأت میں حلوہ پکانانے تو فرض ہے نہ سنت نہ حرام و ناجائز بلکہ حق بات یہ ہے کہ شبِ برأت میں دوسرے تمام کھانوں کی طرح حلوہ پکانا بھی ایک مباح اور جائز کام ہے اور اگر اس نیک نیت کے ساتھ ہو کہ ایک عمدہ اور لذیذ کھانا فقر اور مساکین اور اپنے اہل و عیال کو کھلا کر ثواب حاصل کرے تو یہ ثواب کا بھی کام ہے۔ درحقیقت اس رات میں حلوے کا دستور یوں نکل پڑا کہ یہ مبارک رات صدقہ و

### (صفہ: ۲۸ کا بقیہ)

غیر مقلدین کا مرکزی نشانہ کثر حضرت امام عظیم ابوحنیفہ ہوتے ہیں اس لیے امام عظیم کی عظمت کو بھی واضح کرنا بھی پروفیسر صاحب نے ضروری سمجھا۔ اس سے امام عظیم پر کیے جانے والے شبہات کے بادل چھٹ جائیں گے اور بیمار ذہنوں کا علاج بھی ہو جائے گا بشرطیکہ وہ علاج کے خواہاں ہوں۔ اب زیادہ دیرمت کیجیے آج ہی کتاب خریدیے اور تقلید چینی فطری ضرورت کے متعلق پہنچ رہی غلط فہمیوں کا ازالہ کیجیے اور اپنی فکری اساسوں کو متزلزل ہونے سے بچائیے۔ اس سلسلے میں مولانا مجاہد حسین جبیں آل امنڈی تبلیغ سیرت کو کاتا کونہ سراہنا بڑی ناشکری ہو گی۔ انہوں نے اتنی اچھی کتاب شائع کر کے قارئین کو استفادے کا موقع عنایت فرمایا۔ عمدہ کاغذ اور صاف سترے کاغذ سے مزین اس کتاب کو منگانے کے لیے 09830367155 پر رابط کر سکتے ہیں۔

﴿.....﴾

# امام ابوحنیفہ کی ہی تقلید کیوں؟

از: مولانا عبدالحکیم شرف قادری علیہ الرحمہ

جس شخص نے کسی بھلائی کی طرف رہنمائی کی اسے عمل کرنے والے کی  
مشل ثواب ملے گا۔ (مشکلاۃ شریف عربی: ۳۳۳)

دنیا بھر کے مسلمانوں کی اکثریت ان دونوں اماموں کی پیروکار  
ہے۔ ایک شریعت کے امام ہیں اور ایک طریقت کے۔ اندازہ کیا  
جا سکتا ہے کہ انہیں کتنا اجر و ثواب مل چکا ہوگا اور رہتی دنیا تک کتنا  
ثواب ملتا رہے گا؟ میری گفتگو کا موضوع چوں کہ امام اعظم ابوحنیفہ  
رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے متعلق ہے اس لیے آپ کی توجہ اس امر کی طرف  
دلانا چاہتا ہوں کہ امام اعظم کے پیروکار ہر دور میں بکثرت ہوئے  
ہیں۔ پروفیسر ڈاکٹر محمد مسعود احمد لکھتے ہیں:

ابن خلدون نے چھ سو برس پہلے، امیر خسرو نے سات سو برس  
پہلے، شیخ احمد سہندری مجدد الف ثانی نے چار سو برس پہلے عالمِ اسلام  
با شخصیت صغری میں اہل سنت و جماعت اور حنفیوں کی اکثریت کا ذکر کیا  
ہے۔ دور جدید کے فاضل ڈاکٹر صحیح محدثانی نے احتفاظ کروئے زمین  
کے مسلمانوں کا دو تہائی قرار دیا ہے یعنی تاریخی طور پر احتفاظ کو مدت  
اسلامیہ کا سوا اعظم تسلیم کیا ہے۔  
امیر شکیب ارسلان نے احسن المساعی کے حاشیہ میں لکھا ہے کہ  
مسلمانوں کی اکثریت ابوحنیفہ کی پیروکار ہے۔ خود غیر مقلد حضرات میں  
نواب صدیق حسن خاں، مولوی ثناء اللہ امترسی نے بھی یہی لکھا ہے  
اور غیر مقلد عالم مولوی محمد حسین بٹالوی نے غیر مقلدین کو آئئے میں  
نک برابر قرار دیا ہے۔

## امام اعظم کی مقبولیت

اللہ تعالیٰ نے امام اعظم ابوحنیفہ کو جو قبولیت عامہ عطا فرمائی وہ  
وہی مقبولیت و محبوبیت ہے جو وہ اپنے خاص بندوں کو عطا فرماتا ہے اور  
جس کا حدیث شریف میں بھی ذکر ہے کہ جوان مقبول اور محبوب  
بندوں سے لڑائی مولیٰ لیتا ہے ان سے اللہ تبارک و تعالیٰ فرماتا ہے: وہ  
مجھ سے جنگ کے لیے تیار ہو جائے، کون ایسا بد نصیب ہوگا جو اللہ

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ نبی کریم  
صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

جب اللہ تعالیٰ کسی بندے کو مقامِ محبوبیت پر فائز فرماتا ہے تو  
جبریل امین علیہ السلام کو ندا فرماتا ہے کہ بے شک اللہ تعالیٰ فلاں  
بندے سے محبت فرماتا ہے تم بھی اس سے محبت رکھو۔ جبریل امین بھی  
اس سے محبت رکھتے ہیں۔ پھر آسمان والوں میں اعلان کرتے ہیں کہ  
بے شک اللہ تعالیٰ فلاں بندے سے محبت فرماتا ہے تم بھی اس سے  
محبت رکھو۔ چنانچہ آسمان والے بھی اس سے محبت کرتے ہیں پھر اس  
کے لیے زمین میں قبولیت رکھ دی جاتی ہے۔ (صحیح بخاری عربی،  
ج ر، ص ۲۵۶)

اس سے یہ خیال نکیا جائے کہ ہر مردوزن جسے روئے زمین پر  
مقبولیت حاصل ہو جائے اسے اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں بھی محبوبیت  
حاصل ہے۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد گرامی ہے: إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا  
الصَّلِحَاتِ سَيَجْعَلُ لَهُمُ الرَّحْمَنُ وُدًّا۔ (اقرآن: ۹۶/۱۹)

ترجمہ: بے شک وہ لوگ جو ایمان لائے اور انہوں نے اعمال  
صالح کیے اللہ انہیں مقامِ محبوبیت عطا فرمائے گا۔ یعنی بارگاہِ الہی میں  
مقبولیت اور محبوبیت صرف ان خوش نصیبوں کو حاصل ہوتی ہے جو  
ایمان عمل کے زیر سے آراستہ ہوں۔

## سب سے محبوب شخصیت

قرآن و حدیث کے معیارِ محبوبیت کو سامنے رکھتے ہوئے صحابہ  
کرام اور اہلی بیت عظام کے بعد تاریخ اسلام میں تلاش کیجئے کہ اہل  
ایمان و تقویٰ کے نزدیک سب سے زیادہ محبوبیت اور مقبولیت کے  
حاصل ہوئی؟ یہی کیے بغیر چارہ نہیں کہ وہ دوستی ہستیاں ہیں۔

- (۱) امام اعظم ابوحنیفہ نعمان بن ثابت۔ اور
  - (۲) غوث اعظم سیدنا شیخ سید عبدالقدوس جیلانی قدس ست اسرار ہما۔
- حدیث شریف میں ہے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

سرمایہ افتخار احادیث ثلائیت ہیں۔ جن میں امام بخاری اور نبی اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے درمیان صرف تین واسطے ہیں ان کی تعداد بائیس ہے۔ ان ثلائیت میں سے اکثر امام کی بن ابراہیم کی روایات ہیں اور وہ امام اعظم ابوحنیفہ کے شاگرد اور امام بخاری کے اکابر مشائخ میں سے ہیں۔ (ایضاً: حاشیہ، از: حسن نعمانی)

اس تفصیل سے یہ بات روشن کی طرح واضح ہو گئی کہ امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ واقعی امام اعظم ہیں اور یہ لقب انہیں ہی زیب دیتا ہے۔ اس کے بعد یہ سوال غیر ضروری ہو جاتا ہے کہ امام ابوحنیفہ کیوں؟

دنیا میں علم و فقاہت میں امام ابوحنیفہ کو کون نہیں جانتا؟ وہ صحابہ کرام کے بعد قانون اسلام کے سب سے بڑے ماہر تھے جن کے فیض سے دنیا بھر کے قانون دان فیض یا بہوتے رہے اور آئندہ بھی ان کی خوش چیزیں کرتے رہیں گے۔ وہ چونکہ تابعی ہیں اس لیے رضی اللہ عنہم و رضوا عنہ (اللہ ان سے راضی وہ اللہ سے راضی) کے تاج کرامت سے سرفراز ہیں۔ سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم کے اس ارشاد گرامی کا اشارہ واضح طور پر آپ ہی کی طرف ہے۔

لوگان العلم متعلقاً بالشیریا لتناولہ قوم من ابناء فارس۔ ترجمہ: اگر علم تریا کے ساتھ بھی متعلق ہوتا تو فارس کے کچھ لوگ اسے حاصل کر لیتے۔

اور حدیث من بود الله به خيرا يفقهه في الدين۔ (الله تعالى جس شخص کی بھلائی کا ارادہ فرماتا ہے اسے دین کی فقاہت اور سمجھ عطا فرمادیتا ہے) ان کے ماتھے کا جھومنہ ہے۔

امام ابوحنیفہ وہ ہیں جن کے والد حضرت ثابت اور ان کی اولاد کے لیے حضرت اسد اللہ الغائب علی بن ابی طالب رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے دعائے برکت فرمائی (تبیيض الصحيفة: ۵)

وہ امام المسلمين جنہیں ائمۃ اربعہ میں یہ بھی امتیاز حاصل ہے کہ انہوں نے متعدد صحابہ کی زیارت کی اور ان سے احادیث روایت کیں۔ (ایضاً) ان کی پیدائش اس زمانے (۸۰ھ) میں ہوئی جو حدیث شریف کی شہادت کے مطابق خیر القرون میں سے ہے جن کا احتجاد اور فتویٰ تابعین کے دور میں نامور علماء نے تسلیم کیا۔ (عقود الجمیان: ۱۸۰، از: امام محمد بن یوسف صاحبی)

ان کے استاذ امام اعمش نے انہیں مخاطب کرتے ہوئے فرمایا: اے گروہ فقهاء! تم لوگ اطبا ہو اور ہم عطار ہیں اور اے امام ابوحنیفہ! تم

تعالیٰ سے جنگ کے لیے تیار ہو؟ (تقلید: ۹، ۱۰)

بعض لوگ عوامِ الناس کو مذہبِ حقی سے برگشتہ کرنے کے لیے کہتے ہیں کہ تم حضرت شیخ عبدال قادر جیلانی کے عقیدت ممندا مرید ہونے کے دعویدار ہو تو تمہیں ان کے مذہبِ حنبلی پر بھی عمل کرنا چاہیے۔ آج کے اسپیشلائزیشن کے سوال کو مٹھکہ خیز ہی قرار دیا جائے گا۔ یہ ایسے ہی ہے جیسے کوئی شخص عارضہ قلب کے مرضی کو کہے کہ تم ہارث اسپیشلائز کے پاس جا رہے ہو تو اس سے آنکھ کی بخاری کا نسخہ بھی لکھوالانا۔

انہیں معلوم ہونا چاہیے کہ ہم عقائد میں امام ابو منصور ماتریدی اور امام ابو الحسن اشعری، قرأت میں امام حفص، قسیر میں رئیس المفسرین سیدنا ابن عباس، بلاغت میں عبدالقادر جرجانی، نحو میں سیبویہ، منطق و فسف میں ابن سینا، حدیث میں ائمۃ حدیث خصوصاً امام بخاری، امام مسلم اور امام طحاوی کی طرف رجوع کرتے ہیں۔ غرض یہ کہ ہر فن کے اسپیشلائز کی طرف رجوع کرتے ہیں۔ اسی طرح طریقت میں سیدنا غوث اعظم شیخ عبدال قادر جیلانی، شاہ نفیشند، خواجہ اجمیر اور شیخ سہروردی کی طرف رجوع کرتے ہیں اور شریعت و فقہ میں امام اعظم ابوحنیفہ اور ان کے تلامذہ کی طرف رجوع کرتے ہیں جب کہ کئی مالک میں اہل سنت و جماعت امام مالک، امام شافعی اور امام احمد بن حنبل کے مقلد اور جیروکار ہیں۔

هم امام اعظم کی تقلید کیوں کرتے ہیں؟

آج دنیا میں اسلام کے مسلمان فقہی مسائل میں چار اماموں کے پیروکار ہیں جن میں امام اعظم ابوحنیفہ، امام مالک کے، وہ امام شافعی کے اور امام شافعی امام احمد بن حنبل کے استاد ہیں اور غوث اعظم شیخ سید عبدال قادر جیلانی، امام احمد بن حنبل کے پیروکار اور مقلد ہیں رضی اللہ تعالیٰ عنہم۔ (الخبرات الحسان۔ ۱۸، از: امام ابن حجر کی)

اکثر ویژت محدثین شافعی تھے یہاں تک کہ امام بخاری بھی شافعی تھے۔ (ابجد العلوم: ۸۱، از: نواب صدقی حسن بھوپالی) اور امام شافعی، امام محمد کے اور وہ امام اعظم کے شاگرد تھے۔ (رضی اللہ تعالیٰ عنہم)

امام شافعی کا مشہور مقولہ ہے: الناس عیال علی ابی حنیفة فی الفقه تمام لوگ فقہ میں ابوحنیفہ کے بال پچے ہیں۔ (تبیيض الصحیفہ عربی: ۱۸، از: امام سیوطی)

یہ امر بھی لائق توجہ ہے کہ بخاری شریف میں امام بخاری کا

رکھے۔ بعض اہل علم نے فرمایا کہ آپ نے پانچ لاکھ مسائل ترتیب دیے۔ آپ کا عظیم امتیاز یہ بھی ہے کہ آپ نے سب سے پہلے قواعدِ اجتہاد اور اصول فقہ کی بنیاد رکھی اور احکام کا استنباط کیا آپ ہی نے سب سے پہلے کتاب الفراض (علم میراث) وضع کی۔ (ایضاً) امام محمد بن سعید فرماتے ہیں کہ آپ نے اپنی تصانیف میں ستر ہزار احادیث بیان کیں اور چالیس ہزار احادیث میں سے آثار (صحابہ) کا انتخاب کیا۔ (ذیل انجوہر المضیہ ج ۲/۲۷)

امام اعظم کا مذہب دنیا کے ان خطوں میں پہنچا جہاں دوسرے مذاہب نہیں پہنچ آپ اپنے کاروبار کی آمدی پر گزر بر سر کرتے تھے۔ آپ کپڑے کی تجارت کرتے تھے۔ ایک دفعہ کچھ کپڑے اپنے کارندے کے سپردی کے اور اسے تاکید کی کہ ایک کپڑے میں نقص ہے اسے فروخت کرتے وقت گاپک کو بہتار بنا۔ اسے یاد رہا آپ نے تمام رقم صدقہ کر دی جو تمیں ہزار درہم تھی۔ کسی کا ہدیہ قبول نہیں کرتے تھے بلکہ اپنی جیب سے علماء و مشائخ پر خرچ کرتے تھے۔ (عقود الجمان: ۱۸۵)

### عبدات و ریاضت

آپ کی عبادت و ریاضت کا یہ حال تھا کہ چالیس سال عشا کے وضو سے بھر کی نماز پڑھتی تھیں سال تک (ایام ممنوعہ کے علاوہ) روزے رکھے۔ اکثر راتوں میں ایک رکعت میں قرآن پاک ختم کرتے۔ رمضان المبارک کے ہر دن میں ایک مرتبہ اور ہر رات میں ایک مرتبہ اور عید کے دن دو مرتبہ قرآن پاک ختم کرتے۔ ہر سال حج کرتے اس طرح آپ نے پچھنچ جو کے۔

امام اعظم کی عقل و داش کا اندازہ امام شافعی کے اس ارشاد سے کیا جاستا ہے وہ فرماتے ہیں: ابوحنیفہ سے زیادہ عقل مند کسی عورت نے نہیں جنا۔ (ایضاً)

### امام ربانی مجدد الف ثانی کا خراج عقیدت

ملیٰ اسلامیہ کی غالب اکثریت امام اعظم ابوحنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کے مذہب پر کاربند ہے۔ اس کے باوجود بعض لوگ جہالت یادداشت کی بنا پر یہ پروپینڈا کرتے ہیں کہ امام ابوحنیفہ خود ساختہ مسائل بیان کرتے تھے اور احادیث مبارکہ کی مخالفت کرتے تھے۔ امام ربانی حضرت مجدد الف ثانی رحمۃ اللہ علیہ اس قسم کے لوگوں کا رد کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

جو لوگ بزرگانِ دین کو اصحاب رائے کہتے ہیں اگر ان کا عقیدہ

تو دونوں طرفوں کے جامع ہو۔ یعنی فقیہ بھی ہو اور محدث بھی۔ (الخیرات الحسان: ۱۶۱)

ان کے جبل القدر استاذ اور نامور محدث حضرت عمرو بن دینار ان سے حدیث کی روایت کرتے ہیں۔ ان کے ایک دوسرے استاذ امام اعشش جو امام جخاری اور امام مسلم کے استاذ الاساتذہ ہیں جو کے لیے روانہ ہوئے تو ان سے مسائل حج لکھوا کر لے گئے۔ انہوں نے چار ہزار علا و مشائخ سے علم حاصل کیا اس معاملے میں بھی کوئی امام آپ کا ہم پلہ نہیں ہے۔ (عقود الجمان: ۱۸۱، ۸۳)

### فقہ حنفی کیسے مرتب ہوئی؟

امام اعظم ابوحنیفہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے شاگردوں کی تعداد ایک قول کے مطابق چار ہزار اور دوسرے قول کے مطابق دس ہزار ہے۔ ان میں سے چالیس وہ تھے جو درجہ اجتہاد کو پہنچ ہوئے تھے۔ جب کوئی مسئلہ پیش آ جاتا تو ان سے مشورہ اور مناظرہ (ذکورہ) کرتے، احادیث و آثار میں سے ان کے دلائل سنتے اور اپنے دلائل پیش کرتے۔ بعض اوقات ایک مہینہ یا اس سے بھی زیادہ عرصے تک تبادلہ خیال کرتے جب کسی فیصلے پر پہنچ جاتے تو امام ابو یوسف اسے لکھ لیتے۔ یوں فقہ حنفی انفرادی نہیں بلکہ شورائی ہے جب کہ دیگر ائمہ کی فقہ ان کے انفرادی اجتہاد کا نتیجہ تھی۔ جب انہیں کوئی لا یخل مسئلہ پیش آ جاتا تو چالیس مرتبہ قرآن پاک ختم کرتے اللہ تعالیٰ کے فضل سے مسئلہ حل ہو جاتا۔ (تحصیل التعرف فی معرفة الفقه والنتصوف: ۲۶)

### ملیٰ اسلامیہ پر احسان عظیم

آپ کامل ملیٰ اسلامیہ پر احسان عظیم ہے کہ آپ نے سب سے پہلے فقہ کو مرتب کیا آپ سے پہلے صحابہ کرام اور ائمہ تابعین اپنے حافظے پر اعتماد کرتے تھے۔ حدیث شریف میں ہے کہ اللہ تعالیٰ علم سلب نہیں فرمائے گا مگر عالم کی وفات کے ذریعے علم سلب فرمائے گا۔ ان کے بعد جاہل را ہمارہ جائیں گے جو علم کے بغیر فتویٰ دیں گے خود گمراہ ہوں گے اور دوسروں کو گمراہ کریں گے۔ اس حدیث شریف کے پیش نظر امام اعظم نے محسوس کیا کہ بڑے بڑے علمائے جاہل ہیں کہیں ایسا نہ ہو کہ لوگ علم ہی ضائع کر بیٹھیں چنانچہ انہوں نے ابواب فقہ کو ترتیب دیا۔ سب سے پہلے طہارت پھر نماز، زکوٰۃ، روزہ، باقی عبادات اور معاملات کے مسائل رکھے آخر میں مسائل میراث

بھجنانا جانتے ہیں۔ (ایضاً)  
 (سورہ توبہ آیت نمبر ۳۲، پ ۱۰) یہ لوگ اللہ کے نور کو پھوکوں سے  
 رسانی سے باز رہیں۔ يُرِيدُونَ أَنْ يُطْفِئُوا نُورَ اللَّهِ بِأَفْوَاهِهِمْ  
 مقتداً اور مسلمانوں کے امام اور ملٰٰٹ اسلامیہ کے سواداً عظیم کی ایذا  
 معرفت ہیں۔ اللہ تعالیٰ ان لوگوں کو توفیق عطا فرمائے کہ دین کے عظیم  
 ہیں حالاں کہ تمام اہل علم اور کمال ورع و تقویٰ کے

**نقیہ خپل کی اہمیت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی کی نظر میں:**

حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ فرماتے ہیں: متفقین میں حدیث نہیں لکھتے تھے (کیوں کہ احادیث ان کے حافظے میں محفوظ ہوتی تھیں) لیکن آج حدیث کا لکھنا واجب ہے کیوں کہ آج حدیث کی ان کتابوں کے بغیر روایتِ حدیث کا کوئی راستہ نہیں ہے اس کے بہت سے شواہد ہیں۔ اسی طرح قیاس کہتا ہے کہ معین امام کی تقلید واجب ہو۔ امام معین کی تقلید کبھی واجب ہوتی ہے اور کبھی واجب نہیں ہوتی۔ جب کوئی شخص ہندوستان یا اوراء انہر کے شہروں میں جاہل ہو (یعنی مجتہد نہ ہو) اور وہاں کوئی شافعی، مالکی یا حنبلی عالم نہ ہو اور ان مذہب کی کوئی کتاب بھی نہ ہو تو اس شخص پر امام ابو حنفیہ کے مذہب کی تقلید واجب ہے۔ اس کے لیے امام اعظم کے مذہب سے نکلنا حرام ہے کیوں کہ وہ اپنی گردان سے شریعت کا قلا دہ اتار دے گا اور محض بے کار ہو کر رہ جائے گا۔ (کتاب الانصاف: ۲۲، از: شاہ ولی اللہ محدث دہلوی)

وصال مارک

حضرت امام اعظم کا وصال پاک ۱۵۰ھ میں رجب یا شعبان کے مہینے میں ہوا۔ امام اعظم کا جب جنازہ اٹھایا گیا تو بخدا دمیں لوگوں کا سمندرِ موج جزن تھا جن میں اکٹھ وھاریں سارے بارماں کر رورے تھے۔

حضرت صدقة المغابری رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ جب حضرت امام عظیم کو دفن کر دیا گیا تو مسلسل تین راتوں تک غیب سے یہ آواز آئی (قریبی):

”فقیہ چلا گیا ب تمہارے لیے نقہ نہیں تو اللہ تعالیٰ سے ڈر واور ان کے جاشین بنو نعمان کا وصال ہو گیا۔ اب کون ہے جو ہر شب کو بیدار ہو جب وہ پردے پھیلادے“۔ یہ بھی کہا گیا کہ جس رات آپ کا وصال ہوا اس رات آپ پر جنات روئے۔ (آخرات الحسان: ۲۲۹)

A decorative horizontal separator consisting of two stylized floral or leaf-like motifs connected by a dashed line.

یہ ہے کہ یہ بزرگ اپنی عقل سے حکم کرتے ہیں اور کتاب و سنت کی پیروی نہیں کرتے تو ان کے خیال فاسد کے مطابق مسلمانوں کی اکثریت گراہ اور بدعتی ہو گی بلکہ مسلمانوں کے گروہ سے ہی خارج ہو گی۔ یہ عقیدہ صرف اس جاہل کا ہو سکتا ہے جو اپنی جہالت سے بے خبر ہے یا اس بے دین کا جس کا مقصد دین کے آدھے حصے کا باطل کرنا ہے۔ ناکارہ لوگوں نے چند حدیثیں یاد کر لی ہیں اور دین کو ان ہی میں مختصر قرار دے دیا ہے۔ جو کچھ انہیں معلوم نہیں ہے اور جو کچھ ان کے نزدیک ثابت نہیں ہے اس کی لفڑی کرتے ہیں۔

چوں آں کر مے کہ در سنگے نہان است

ز میں و آسمان اوہمان است

س کیم سے کامٹ رج جو پھر میر بوشیدہ سے اس کا

ہے اور آسمان بھی وہی ہے۔  
ان کے بے جا تعصب اور فاسد نظریات پر ہزار ہا افسوس !! امام ابو حنیفہ فقہ کے بانی ہیں اور فقہ کے چار حصوں میں سے تین حصے ان کے لیے مسلم ہیں۔ باقی چوتھائی میں تمام ائمہ ان کے ساتھ شریک ہیں۔ فقہ میں وہ صاحب خانہ ہیں اور باقی سب ان کے بال پچ ہیں۔ (مکتوبات فارسی، دفتر دوم: ۵۵)

امام ربانی مجدد الف ثانی رحمۃ اللہ علیہ مزید فرماتے ہیں:

کسی تکلف اور تعصب کے بغیر کام جاسکتا ہے کہ کشف کی نظر میں  
مزہب خلیع عظیم دریا کی صورت میں نظر آتا ہے اور درمرے مذاہب چھوٹی  
نہروں کی صورت میں دکھائی دیتے ہیں۔ نظر ظاہر سے بھی دیکھا جائے  
تو قملت اسلامیہ کا سوا دعا عظیم (یعنی اکثریت) امام ابوحنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کی  
پیروکار ہے۔ یہ مذہب اتباع کرنے والوں کی کثرت کے باوجود اصول  
و فروع میں تمام مذاہب سے ممتاز ہے اور احکام کے استنباط میں الگ  
طر لقمر کھلتا ہے اور یہ بھی اس کے حق ہونے کی دلیل ہے۔

عجیب معاملہ ہے کہ امام ابوحنیفہ رضی اللہ عنہ سنت کی پیروی میں سب سے آگے ہیں مرسل حدیثوں کو متصل حدیثوں کی طرح لائق اتباع قرار دیتے ہیں اور اپنی رائے سے مقدم رکھتے ہیں۔ اسی طرح حضرت خیر البشر علیہ الصلوٰۃ والتسليمات کی صحبت کے شرف کی وجہ سے صحابی کے قول کو اپنی رائے پر مقدم رکھتے ہیں جب کہ دیگر ائمہ اس طرح نہیں کرتے۔ اس کے باوجود مخالفین آپ کو صاحب رائے کہتے ہیں اور آپ کے حق میں بے ادبی کے الفاظ استعمال کرتے

# شرعی احکام و مسائل

از: مفتی محمد نظام الدین رضوی

سکتا ہے۔

علمگیری وغیرہ میں ہے:

جس نے تحری کی یعنی سوچا اور دل میں یہ بات جمی کہ اس کو زکاۃ دے سکتے ہیں اور زکاۃ دے دی۔ بعد میں ظاہر ہوا کہ وہ مصرف زکاۃ ہے یا کچھ حال نہ کھلا تو ادا ہو گئی اور اگر بعد میں معلوم ہوا کہ وہ غنی تھا یا پی اپنی اولاد تھی یا شوہر تھا جب بھی ادا ہو گئی۔ اور یہ بھی تحری ہی کے حکم میں ہے کہ اس نے اسے غنی نہ جان کر دے دیا یا وہ فقیر و کی جماعت میں انہیں کی وضع میں تھا، اسے دے دیا (تو بھی زکاۃ ادا ہو گئی) علمگیری، درختار، رد المحتار۔ (بہار شریعت: ص ۶۷، حصہ ۵، مصارف) واللہ تعالیٰ اعلم

(۳) زکاۃ کی رقم سے ڈاکٹر کی فیس اور ہاسپیٹل کابل ادا کرنا  
دوا، گولیاں، دوا کی بوتل وغیرہ تو دوا لینے کے لیے آنے والے  
کے ہاتھ میں دی جاتی ہے لیکن ڈاکٹر کی فیس اور ہاسپیٹل کابل ڈاکٹر کو یا  
ہاسپیٹل میں دے دیتے ہیں تو کیا اس طرح زکاۃ ادا ہو جائے گی؟ اگر  
نہیں ہوتی تو ادا کرنے کی کیا صورت ہے؟

**الجواب:** زکاۃ ادا ہونے کے لیے یہ ضروری ہے کہ فقیر کو مال زکاۃ دے کر اسے مالک بنادیں یعنی مال زکاۃ پر فقیر مسلم کا قبضہ ضروری ہے اور جب ڈاکٹر کی فیس ڈاکٹر کو دیتے ہیں اور ہاسپیٹل کا خرچ ہاسپیٹل میں جمع کرتے ہیں تو فیس اور خرچ والے روپے پر فقیر کا قبضہ نہ ہوا، نہیں اسے ان روپیوں کا مالک بنایا گیا اس لیے وہ زکاۃ ادا نہ ہوئی۔

اس کا حل یہ ہے کہ یہ روپے مریض کو دے دیں اور کہہ دیں کہ تم اس کے مالک ہو۔ جب وہ ان پر قبضہ کر لے تو اس سے لے کر فیس دے دیں اور اخراجات ادا کر دیں یہ بہتر ہے اور یہ بھی جائز ہے کہ کسی فقیر مستحق سے زکاۃ کے ذریعے اس طرح کی رقم کا حیلہ شرعیہ کر لیں پھر اس میں سے کچھ اس فقیر کو دیں اور باقی میں سے جتنا مریض کے لیے صرف کرنا

(۱) میڈیکل، دنیوی تعلیم اور ہاؤسنگ کے لیے زکاۃ کا حکم

☆ میڈیکل، دنیوی تعلیم، ہاؤسنگ کے لیے اشتہار کر کے کیا زکاۃ فنڈ وصول کیا جاسکتا ہے؟ مانگنے والے نے میڈیکل، تعلیم یا ہاؤسنگ کے لیے زکاۃ مانگی ہے۔ زکاۃ دینے والا اس طرح ان امور کے لیے کیا زکاۃ دے سکتا ہے؟ ان میں سے کسی کام کے لیے خاص طور پر کیا زکاۃ وصول کی جاسکتی ہے؟ اور کیا دینے والا اسی خاص کام کی شرط پر دے سکتا ہے؟

**الجواب:** میڈیکل اور دنیوی تعلیم اور ہاؤسنگ کے لیے خود زکاۃ کے مقدار فراہم کیں کو زکاۃ دے سکتے ہیں اس کے بعد انہیں اختیار ہے کہ وہ اپنی جس ضرورت میں چاہیں صرف کریں اور زکاۃ کا فنڈ قائم ان مقاصد کے لیے زکاۃ وصول کرنا جائز نہیں کہ قرآن و حدیث میں زکاۃ کے جو مصارف بیان کیے گئے ہیں یا ان میں سے نہیں۔ ہمارے علمانے اب زکاۃ و مدققات واجبہ کا بہیت المال قائم کرنے سے بھی منع فرمادیا ہے جیسا کہ مجلسِ شرعی جامعاشر فیہ کے فقہی سینماں میں یہ فیصلہ ہو چکا ہے۔

زکاۃ کل ۲۱۷ فیصد کلتی ہے جب کہ مالک کے پاس ۹۷-۹۲ فیصد کلتی ہے ساری ہے ستانوے فیصد محفوظ رہتا ہے۔ اغیار اور مسلم رہنماؤں کو چاہیے کہ اس کے لیے ۹۲-۹۱ فیصد سے معمولی حصہ درج بالا امور کے لیے خاص کر دیں اگر ایسا ہو گیا تو قوم مسلم کے بہت سے ملی، سماجی اور جنی مسائل حل ہو سکتے ہیں۔ واللہ تعالیٰ اعلم۔

(۲) دوائی کے مستحق کو زکاۃ دینا

☆ دوا لینے کے لیے آنے والا ضرورت مند ہے کہ میں زکاۃ کا مستحق ہوں تو کیا اس کی بات پر یقین کر کے اس کو حقدار مان لیا جائے گا؟ **الجواب:** زکاۃ دینے والا دل میں اچھی طرح غور کرے اگر اس کا دل اس پر جنمے کہ وہ سچا ہے تو اسے زکاۃ کا حقدار مان کر زکاۃ دے

ہو گریں۔ والله تعالیٰ اعلم.

(۲) یونیفارم اور اسکول کی کتابوں کے لیے زکوٰۃ

زکوٰۃ کے حقدار بالغ لڑکے اور لڑکیوں کو دینیوی تعلیم کے لیے زکوٰۃ فنڈ میں سے یونیفارم، اسکول کی کتابیں، نوٹ بکس وغیرہ اسکول کے لوازمات ان کے ہاتھ میں دیے جاتے ہیں تو اس طرح دینے سے کیا زکوٰۃ ادا ہو جائے گی؟

**الجواب:** بالغ و عاقل لڑکے لڑکیوں کو اگر یونیفارم اور کتابوں اور نوٹ بکس و قلم، پینسل کاما لک بنا کر قبضہ دیا جائے تو زکاۃ ادا ہو جائے گی کہ زکاۃ کی ادائیگی کے لیے تملیک اور قبضہ ضروری ہے جو یہاں متحقق ہے لیکن، ہتریہ ہے کہ انہیں روپے کا ہی ما لک بنا کر قبضہ دیں پھر ان سے کہیں کہ وہ یہ روپے اپنے تعلیمی امور میں صرف کریں۔

والله تعالیٰ اعلم

(۳) اسکولی فیس اور ٹیشون فیس پر زکوٰۃ کی رقم خرچ کرنا  
اسکولی فیس، ٹیشون فیس، طلباء کے ہاتھ میں دینے کے بجائے اسکول یا ٹیشون دینے والوں کو زکوٰۃ فنڈ میں سے کیا چیک یا نقد دے سکتے ہیں؟

**الجواب:** اسکول یا ٹیشون ماسٹر یا ٹیچر کو زکاۃ فنڈ سے چیک دینا جائز نہیں کہ زکاۃ کے حقدار فقر اور مساکین میں اور اسکول و ماسٹر و ٹیچر کی فیس اور اجرت زکاۃ کے مصارف سے نہیں اور نہ ہی یہ لوگ اجر ہونے کی حیثیت سے زکاۃ کے حقدار ہیں اس لیے جواب نمبر ۳ کے حل پر عمل کر سکتے ہیں۔ والله تعالیٰ اعلم۔

(۴) دینیوی تعلیم کے لیے زکوٰۃ دینا

☆ نابالغ لڑکے اور لڑکیوں کو دینیوی تعلیم کے لیے زکوٰۃ فنڈ میں سے امداد کرنے کی کیا صورت ہے؟ جس سے زکوٰۃ ادا ہو جائے۔

**الجواب:** کوئی نہیں۔ مدارس دینیہ میں صرف کرنے کے لیے زکاۃ کی رقم کا جملہ شرعیہ اس لیے کیا جاتا ہے کہ آج کے زمانے میں اس کے بغیر دینی علوم کی حفاظت نہیں ہو سکتی اور حصول علم دین بجائے خود قربت و کاریثواب ہے مگر کانٹ اور اس کی تعلیم ان دونوں سے خالی ہیں اس لیے نابالغ لڑکے اور لڑکیوں کا تعاون دینیوی تعلیم کے لیے صرف عطیات سے کریں۔ والله تعالیٰ اعلم۔

(۷) زکوٰۃ کی رقم سے فلیٹ کی تعمیر اور رہائش کا حکم

☆ زکوٰۃ کے حقدار ضرورت مند کو مکان دینے کے لیے جماعت سے زکوٰۃ فنڈ صول کیا جاتا ہے۔ جماعت کو شدید قم ملی۔ اس سے زمین کا پلاٹ خریدا گیا۔ اللہ قم سے خریدی گئی زمین پر زکوٰۃ فنڈ میں سے فلیٹ بنائے گئے ہیں۔ زکوٰۃ کے حقداروں کو دینے کے لیے کیا اس طرح زکوٰۃ کی رقم میں سے مکان کی تعمیر کر سکتے ہیں؟

ذکوٰۃ بالاطر یقین سے تعمیر شدہ مکانات کو مندرجہ شرائط کے ساتھ ضرورت مندوں کو دیا جاسکتا ہے یا نہیں؟

(الف) مکان دینے کے بعد کیا ان سے ماہنہ زمین کا کرایہ لیا جاسکتا ہے؟

(ب) زکوٰۃ کے حقدار کو دیا ہوا مکان جب تک وہ خود رہے تب تک اس کی ملک میں رہے گا وہ اسے نیچ نہیں سکتا۔ نہ اپنی مرضی سے وہاں کسی اور کو رہنے کے لیے دے سکتا ہے۔ اس شرط پر مکان دیا جاتا ہے تو کیا یہ جائز ہے؟

(نوٹ) ان شرائط کو عائد کرنے کی وجہات درج ذیل ہیں۔

(الف) کچھ زکوٰۃ کے محققین مکان دیے جانے پر اسے اپنی ملک میں لے کر کچھ ہی دنوں میں مکان فروخت کر کے اس کی رقم لے کر چلے جاتے ہیں۔

(ب) ایسے لوگ زیادہ رقم کی حرص میں غیر مسلموں اور بد اخلاق لوگوں کو مکان نیچ دیتے ہیں جس سے دوسرا رہنے والوں کو تکلیف ہوتی ہے۔

**الجواب:** زکوٰۃ دینے کا یہ طریقہ ناجائز ہے کہ اس طور پر

زکاۃ ادا نہیں ہوتی اور جتنے لوگوں نے زکاۃ فنڈ میں زکاۃ کے روپے جمع کیے ہیں ان کی زکاۃ ان کے ذمے فرض ہے اور تاخیر کی وجہ سے گناہ بھی لازم آتا ہے اور جیسا کہ پہلے بیان ہو چکا کہ زکاۃ کی ادائیگی کے لیے مسلمان فقیر کو مالک بنانا ضروری ہے اور یہاں کوئی مسلمان زکاۃ کی رقم یا اس سے نئے فلیٹ کا مالک نہیں بنایا جاتا نہ وہ مالک ہوتا ہے بلکہ اس کے لیے صرف فلیٹ میں رہنے کی اجازت ہے اور یہ تملیک نہیں، یہ زکاۃ کی رقم کا بہت بے جاستعمال ہے۔ زکاۃ فنڈ کی انتظامیہ پر لازم ہے کہ فوراً اس سے بازاڑے اور جن لوگوں کی زکاۃ اب تک ضائع ہوئی ہے ان کی طرف سے زکاۃ ادا کرنے کی صورت بروئے کار لائے یعنی

خیانت کا گناہ بھی لازم ہوا اور اس صورت میں زکاۃ کی ادائیگی کا طریقہ وہی ہے جو نمبرے میں بیان ہو اور اگر زکاۃ دینے والے نے فقرہ و مساکین کی تملیک کے لیے فلیٹ کی تغیر کی اجازت دی تھی مگر انظامیہ نے تملیک کے لیے نہیں بلکہ اجارے پر دینے کے لیے بنایا تو یہ بھی گناہ ہے اور اس کا حکم وہی ہے جو گزرا اور اگر زکاۃ دینے والے نے انظامیہ کو مطلقاً اجازت دے دی تھی کہ وہ اپنی صواب دید کے مطابق کام کریں تو ادائیگی میں تاخیر کے باعث دونوں گھنگاڑ ہوئے۔ اور اس صورت میں زکاۃ کی ادائیگی کا آسان طریقہ ہے کہ فقرکاروں فلیٹ کا مالک بنادیں تو فلیٹ کی واجبی مالیت کی مقدار زکاۃ ادا ہو جائے گی پھر آئندہ ہر گز ایسا اقدام نہ کریں۔ نیز واجب ہے کہ جو لوگ بھی اس گناہ میں ملوث ہوں سب علانيةً توبہ کریں اور آئندہ کسی اقدام سے پہلے شرعی حکم معلوم کر لیں۔ واللہ تعالیٰ اعلم۔

﴿.....﴾

اپنے پاس سے ان سے اجازت لے کر زکاۃ ادا کرے یا انہیں اتنی رقم واپس کر دے تاکہ وہ ادا کریں۔ یہ حکم ایک صورت کا ہے مزید تفصیل نمبر ۸۷ میں آرہی ہے۔ واللہ تعالیٰ اعلم۔

#### (۸) زکوۃ فنڈ سے مکانات تغیر کرانا

☆ اللہ قم سے خریدی ہوئی زمین دس سال قبل زکوۃ فنڈ میں سے مکانات بنانے کے حقداروں کو دیے گئے ہیں اور ان سے زمین کے کرائے کے طور پر ماہنہ سور و پیہ وصول کیے جاتے ہیں۔ آج تک ان مکانات میں رہنے والوں کو مکان فروخت کرنے یا کسی دوسرے کو دینے کا حق نہیں دیا گیا ہے تو دریافت طلب امر یہ ہے کہ دس سال قبل اس کام کے لیے وصول کی گئی زکوۃ ادا ہوئی یا نہیں؟ اگر ادا نہ ہوئی تو اسے ادا کرنے کا کیا طریقہ ہے؟ کیا حلیہ ہے؟ تفصیل ایمان فرمائیں۔

**الجواب:** وہ زکوۃ ادا نہ ہوئی اور ادائیگی میں دس سال کی تاخیر نا جائز ہے اس کا گناہ اور وبال بھی سرآیا اور اگر زکاۃ دینے والے نے اپنے روپ سے تغیر کی اجازت نہ دی ہو تو اس کی امانت میں

#### مینارہ مسجدِ مبینی میں سولہواں عرس برکاتی اختتام پذیر

۱۶/رجب المرجب ۱۴۳۲ھ مطابق ۱۹ جون ۲۰۱۱ء روز اتوار بعد نمازِ عشا مینارہ مسجدِ مبینی میں احسن العلماء حضور سید مصطفیٰ حیدر حسن میاں مارہ روی رحمۃ اللہ علیہ کا سولہواں سالانہ عرس مبارک منایا گیا۔ جس میں خصوصیت کے ساتھ حضور احسن العلماء کے صاحبزادگان پیر طریقت، رہبر شریعت، امین ملت حضور ڈاکٹر سید محمد امین میاں قادری برکاتی سجادہ نشین خانقاہ عالیہ قادریہ برکاتیہ، مارہ روہ شریف اور معروف افسانہ نگار شرف ملت حضرت سید اشرف میاں مارہ روی، انکم ٹکیں کمشنز، بیلی نے شرکت فرمائی۔ عرسِ مبارک کا آغاز قاری منور صاحب کی تلاوت قرآن سے ہوا۔ اس کے بعد نعمت و مناقب اور وعظ و خطابات کا سلسلہ شروع ہوا۔ مولانا شیم الزماں اور حافظ وقاری شرافت علی قادری برکاتی کے خصوصی خطاب ہوئے۔ تقریباً بارہ بجے حضرت شرف ملت حضور سید اشرف میاں برکاتی نے نعمتیہ اور مقتبیہ اشعار سے محفل میں جان پیدا کر دی۔ انہوں نے کافی دریک اپنے روح پرور اشعار سے سامعین کے قلوب کو گرامیا۔ اس کے بعد حضور صاحب سجادہ سید محمد امین میاں صاحب قبلہ نے پُر مغز خطاب فرمایا۔ حضرت نے امام احمد رضا کے اشعار پڑھ کر سنائے اور سامعین کو مسلکِ اعلیٰ حضرت پرچلنے کی تلقین کی۔ حضرت نے فرمایا کہ ہمیں تو فخر اس بات کا ہے کہ مارہ روہ شریف کا حضور سید ناغوث اعظم سے مضبوط لکاشن ہے۔ اہل مارہ روہ کی نسبت سرکار غوث پاک سے ہے اور اس کے علاوہ فخر اس بات کا ہے کہ ہم سب اپنے نبی کی امت میں ہیں کہ جس امت میں ہونے کی انبیاء سے سابقین آزو کرتے رہے۔ حضرت امین ملت نے مزید فرمایا کہ مارہ روہ شریف ایک ایسی خانقاہ ہے کہ جس کے ایک گنبد کے نیچے سات اقطاب آرام فرمائیں۔ میں دنیا کے ایک بڑے حصے میں گھوما پھرا ہوں مگر مجھے کہیں ایک گنبد کے نیچے سات اقطاب آرام فرمانہ ملے۔ یہ شرف صرف مارہ روہ مقدسہ کو حاصل ہے اور یہ سب حضور غوث پاک کا صدقہ ہے۔ حضرت نے خاص طور پر فرمایا کہ خانقاہ برکاتیہ کے دوہی مشن ہیں ایک مسلک اہل سنت و جماعت یعنی مسلکِ اعلیٰ حضرت کافروغ اور دوسرا اشاعت علم۔ اسی لیے ہمارا نعرف ہے آدمی روٹی کھاؤ، بچوں کو پڑھاؤ۔ اخیر میں انہوں نے تمام مسلمانوں کو اتحاد و اتفاق سے رہنے کی اپیل کی۔

حضرت کی تقریر کے بعد حضور احسن العلماء کا قل شریف ہوا اور پھر صلاۃ وسلم کے بعد عرس پاک کا اختتام ہوا۔ اس عرس پاک میں مبینی و مضافات کے درجنوں علماء، مشائخ، خطباء، اساتذہ مدارس اور طلباء کرام نیز عوام کی ایک کشیدہ تعداد نے شرکت کی۔ (ادارہ)

## نیکی کا حکم دو اور برابری سے روکو

از فہیم احمد شقلدینی از ہری

سے مجبنت ہو یہ نہ ہی حکام کے ساتھ خاص ہے اور نہ ہی علماء اس سے مخصوص ہیں۔ اس کی تفصیل یہ ہے کہ جو حکام ظاہر اور مشہور ہیں مثلاً نمازو زوہ کی فرضیت، بحوث، قتل، غارتگری، چوری اور زنا کی حرمت سے ہر عام و خاص واقف ہے اور ہر مسلمان پر لازم ہے کہ وہ مثلاً نمازو پڑھنے اور بحوث بولنے پر مرتکبین کو ٹوکے، ان کی حلت و حرمت سے انہیں آگاہ کرے اور جو حکام شرعیہ غامض و دقیق ہیں یا جن کا تعلق بحث و تحقیق، تجھیص و تفہیم اور استنباط و تخریج سے ہے ان کا قیام اور غیر وہ کو اس کی تعلیم و تبلیغ ہر کس و ناکس پر لازم و ضروری نہیں ہے۔

امر بالمعروف اور نهى عن المنكر کے ذریعے دعوت و تبلیغ صرف اہل ایمان و اسلام تک محدود نہیں بلکہ اس کے دائرة کا رہا میں پوری دنیا کے غیر مسلم بھی ہیں۔ اس لیے کہ دین اسلام ایک آفی دین ہے جو تا قیامت ہر قرن و عصر میں جملہ اقوام عالم کے لیے۔ لہذا غیر مسلموں کو بھی اسلام کے بنیادی اصول و خصوصیات سے آگاہ کیا جائے تاکہ مذہب اسلام کی حقانیت اور آفی تعلیم سے متاثر ہو کر اسلام میں داخل ہونے کی خواہش کریں اور برادران اسلام کو اصول دین کی طرف راغب کیا جائے تاکہ وہ معاصی سے تابع ہو کر نیکیوں اور بھلائیوں کی طرف گامزد ہوں اور اسلامی معاشرہ تشکیل ہو کر امن عالم برپا ہو سکے اور فساد و دہشتگردی کا خاتمه ہو۔

امر بالمعروف ونهي عن المنكر قرآن کے حوالے سے:  
اللَّهُرُبُ الْعِزَّتُ نَعَمَ مَقْدِسٌ مِّنْ امْرٍ بِالْمَعْرُوفِ اور نَهْيٍ عَنِ  
الْمُنْكَرِ کے بارے میں مختلف اسالیب اور پیرایہ بیان میں ذکر کیا ہے۔  
ارشاد ربانی ہے: يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَيَأْمُرُونَ  
بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَا عَنِ الْمُنْكَرِ وَيُسَارِعُونَ فِي الْحَيْرَاتِ وَ  
أَوْلَى لَنَكَ مِنِ الْصَّلَحِينَ۔ (آل عمران: ۱۱۳)

اللہ اور قیامت کے دن پر ایمان رکھتے ہیں اور نیک کاموں کا حکم دیتے ہیں اور برا نیکوں سے روکتے ہیں اور نیک اعمال میں کوشش

امر بالمعروف اور نبی عن المنکر دین اسلام کی بنیادی تعلیم ہے۔ امر بالمعروف کا مطلب یہ ہے کہ انسان کو نیکی کی ترغیب دلانا اور نبی عن المنکر کا مطلب یہ ہے کہ انسان کو برائی سے روکنا۔ انبیاء کرام و رسولان عظام علیہم الصلاۃ والسلام کی بعثت کا بھی یہی مقصد ہے اور یہ فریضہ بخوبی انجام دیا گیا۔ عقائد و عبادات، اخلاق و معاملات اور صالح اعمال کو امر بالمعروف اور نبی عن المنکر کی صورت میں مکمل کر دیا۔ یہ جملہ امور حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے اپنی امت کے لیے مکمل طور سے واضح کر دیے ہیں۔ اسی طرح وہ جملہ امور جو نبی عن المنکر کی قبلی سے ہیں ان تمام برائیوں اور گلائیوں سے بھی مطلع فرمادیا ہے۔ نیز جملہ شعبہ ہائے زندگی کے اصول و خواص اسوہ حسنہ اور سیرت مصطفیٰ علیہ التحیۃ والثناء کی روشنی میں ایک نظر مستقیم ہیں آپ کے بعد امر بالمعروف کے بعد یہ کام اولیائے کرام، مثال عظام اور صوفیائے کرام نے سننجالا، عصر حاضر میں یہ کام مدارس و مساجد اور خانقاہوں سے انجام دیا جارہا ہے مگر یہ فریضہ جتنا اہم ہے اس کو اتنی اہمیت نہیں دی جا رہی ہے بلکہ اس کے نام پر پیشہ و رخبط و مقررین زر اندازو زی کر رہے ہیں۔

برائی سے روکنا اور نیکی کا حکم دینا فرض کفایہ ہے جب بعض لوگ اس فرض کو ادا کر لیں تو بعض دوسروں سے اس کی فرضیت ساقط ہو جائے گی اور جب تمام لوگ امر بالمعروف اور نبی عن الامنگر کو ترک کر دیں تو عند اللہ بروز مشترک سب لوگوں سے مواخذہ ہو گا اور جس جگہ کوئی اور شخص برائی سے روکنے والا نہ ہو اور وہاں صرف ایک عالم دین ہو تو اس پر برائی کا روکنا فرض عین ہے مثلاً کوئی شخص اپنی بیوی، اپنی اولاد دیا نوکر کو یا کسی بھی ماتحت کو برائی میں مشغول دیکھے یا کسی بیکی میں تقاضیر دیکھے تو اس شخص کے لئے نبی عن المتنکر فرض ہے۔

امروں میں ایک اور نبی عن امکن کے لیے یہ ضروری نہیں ہے کہ وہ امر بالمعروف اور نبی عن امکن کے لیے ضروری نہیں ہے کہ وہ شخص خود کامل اور تمام احکام شرعیہ پر عامل ہو اور تمام نوابی و محترمات

امت مسلمہ امر بالمعروف اور نبی عن المنکر کے فریضے کی ادائیگی کی وجہ سے دنیا و آخرت میں کامیابی و کامرانی سے ہمکنار ہے گی۔

**وَلَتُكُنْ مِنْكُمْ أُمَّةٌ يَذْهَبُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَا عَنِ الْمُنْكَرِ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ۔** اور تم میں ایک ایسی جماعت ہونی چاہیے جو لوگوں کو نیکی کی دعوت دے اور اچھے کام کرنے کا حکم دے اور برے کاموں سے منع کرے یہی لوگ فلاح پانے والے ہیں۔

#### امر بالمعروف اور نبی عن المنکر کے متعلق احادیث

امام مسلم بن حجاج نیشاپوری اپنی صحیح میں حضرت ابوسعید خدری رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا تم میں سے جس شخص نے برائی کو دیکھا وہ اپنے ہاتھ سے برائی کو نٹا نے اگر وہ اس کی طاقت نہ رکھتا ہو تو اپنی زبان سے مٹائے اور اگر اس کی بھی طاقت نہ رکھتا ہو تو دل سے اس کو براجانے اور یہ سب سے کمزور درجہ کا ایمان ہے۔

امام ابو عبد اللہ محمد بن یزید ابن مجہ متوفی ۲۷۳ھ، اور امام محمد بن عیسیٰ ترمذی متوفی ۲۷۹ھ، اپنی اپنی سنن میں سیدنا ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے ایک حدیث روایت کرتے ہیں انہوں نے کہا: میں نے رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو فرماتے ہوئے سنا کہ لوگ جب کوئی برائی دیکھیں اور اس کو نہ مٹائیں تو عن قریب اللہ تعالیٰ ان سب کو اپنے عذاب میں گرفتار کرے گا۔

امام ابو داؤد سلیمان بن اشعث بختیانی متوفی ۲۵۴ھ اپنی کتاب سنن ابو داؤد میں حضرت عرس بن عییرہ سے روایت کرتے ہیں کہ نبی کریم علیہ التحیۃ والسلام نے ارشاد فرمایا کہ جب کسی گلکوئی گناہ کیا جائے تو جو شخص وہاں حاضر ہو مگر وہ اس گناہ کو اپنے دل میں ناپسند سمجھتا ہو تو وہ اس آدمی کی طرح ہے جو وہاں حاضر نہیں اور جو شخص وہاں موجود نہ ہو لیکن اسے پسند کرتا ہو تو وہ اس آدمی کے مثل ہے جو وہاں موجود ہو۔

امام ابو بکر احمد بن حسین بیہقی متوفی ۲۵۸ھ اپنی کتاب شعب الایمان میں حضرت جابر بن عبد اللہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے ایک حدیث نقل فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے حضرت جبریل علیہ السلام کی طرف وہی فرمائی کہ فلاح شہر کو شہر والوں سمیت الٹ دو۔ حضرت جبریل نے بارگاہ خداوندی میں

رہتے ہیں اور ایسے اوصاف والے ہی صالحین ہیں۔

اس آیت کریمہ میں صالحین یعنی اولیا اصفیا کا یہ وصف ذکر کیا گیا ہے کہ وہ استقامت علی الایمان کے بعد امر بالمعروف اور نبی عن المنکر کا فریضہ انجام دیتے ہیں بلطف دیگر جو حضرات نبیکوں کا حکم دیتے ہیں اور برا نیکوں سے روکتے ہیں وہ اللہ کے نیک بندے اور صالحین ہیں۔

مسلمانوں کی آپسی محبت و مودت اور اخوت و بھائی چارگی کا تقاضا یہ ہے کہ وہ آپس میں معروف کا حکم دیتے ہیں ایک دوسرے کو نواہی سے روکتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں مومنین کا انہیں اوصاف کے ساتھ ذکر فرمایا ہے: **وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أُولَئِاءِ بَعْضٍ يَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَا عَنِ الْمُنْكَرِ وَيُقْبِلُونَ الصَّلَاةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكُوْنَةَ وَيُطْبِعُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ أُولَئِكَ سَيِّرَ حَمْهُمُ اللَّهُ أَنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ۔** (ترجمہ) اور مومن مرد اور مومن عورتیں ایک دوسرے کے دوست ہیں (اس بات میں) کہ اپنے کام کا حکم دیتے ہیں اور بری باتوں سے منع کرتے ہیں اور نماز پڑھتے ہیں اور زکوہ دیتے ہیں۔ اللہ اور اس کے رسول کا اتباع کرتے ہیں یہی لوگ ہیں جن پر اللہ تعالیٰ حرم فرمائے گا۔

مسلمان قوم دنیا کی بہترین امت ہے اس لیے کہ اللہ تعالیٰ نے اس امت کو انسانوں کی رشد و ہدایت اور اصلاح کے لیے منتخب کر رکھا ہے کیوں کہ اس امت کی خوبی اور خصوصیت ہے انسانوں کو نیکی کا حکم دینا اور برائی سے منع کرنا۔ بالخصوص اس امت کے علماء و معلماء اور اولیا و صوفیاء اللہ تعالیٰ کے مقریبین میں سے ہیں۔ انہوں نے امر بالمعروف اور نبی عن المنکر کا فریضہ انجام دے کر اللہ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی اتباع و بیروی کر کے معرفت خداوندی حاصل کی ہے اور یہی نفوی قدیسه دعوت و تبلیغ کا فریضہ احسن انداز میں انجام دیتے ہیں اسی لیے یہ امت صلاح و فلاح سے ہمکنار ہو گی نبیکوں کی ترغیب برائیوں پر تربیب کی وجہ سے اللہ تعالیٰ نے مسلمان قوم کو خیر امت کے خطاب لازوال سے یاد فرمایا ہے۔ **كُنْتُمْ خَيْرًا مِّنْ أُخْرِ جَمِيعِ النَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَا عَنِ الْمُنْكَرِ وَتَؤْمِنُونَ بِاللَّهِ تَمَّ خَيْرًا مِّنْ أُخْرِ جَمِيعِ النَّاسِ** میں کیا کہ ہو نیک کام کا حکم دیتے ہو اور بری باتوں سے روکتے ہو اور اللہ پر ایمان رکھتے ہو۔

نہیں ہوگی۔ حضرت عبد اللہ ابن عباس روایت کرتے ہیں کہ آقا و مولیٰ علیہ الصلوٰۃ والسلام نے ارشاد فرمایا: جو شخص کسی مقام پر کھڑا ہو کر حق بات کہہ سکتا ہو اس کو حق بات کہہ دینا چاہیے کیوں کہ یہ حق بات کہہنا اس کی موت کو نہ تو مقدم کر سکتا ہے اور نہ اس کے لکھے ہوئے رزق سے اسے محروم کر سکتا ہے۔ حضرت ابو امامہ باہلی رضی اللہ عنہ پیان کرتے ہیں کہ افضل چہاد ظالم حاکم کے سامنے حق بات کہنا ہے۔ حضرت مالک بن دینار فرماتے ہیں کہ ہم نے دنیا کی محبت میں دنیا داروں سے صلح کر لی ہے ہم میں سے کوئی کسی کو نیکی کا حکم دیتا ہے اور نہ برائی سے روکتا ہے۔ اللہ تعالیٰ ہمیں اس حال پر نہیں چھوڑے گا یہاں تک کہ عذاب الہی نازل ہو جائے۔

یہ احادیث اور اخبار و آثار تمام برادرانِ اسلام کے لیے عموماً اور علماء و خطبائی کے خصوصاً درس عبرت ہیں ان احادیث کی سچائی عصر حاضر میں جا بجا مٹاہد ہے میں آتی رہتی ہے کہ ہمارے علماء اور ائمہ مساجد ظالم و جابر حکمران اور فاسق و فاجر لیڈر ان کی کفشن برداری کو اپنے لیے معراج تصور کرتے ہیں ان کی بارگاہِ ظلم و ستم میں سینے پر ہاتھ باندھ کر کھڑے رہتے ہیں ان کے ایک اشارہ ابرو میں ادھر سے ادھر گردش کرتے ہیں۔ ان احادیث و آثار میں ایسے ہی بے راہ روا رہے عمل علم کا ذکر ہے۔ یہ لوگ حق بات کہنا درکنار ان کے ظلم و زیادتی کی قولاً و فعلًاً تائید بھی کرتے ہیں۔

اللہ تعالیٰ ایسے لوگوں کو عقل سیم اور دین کی صحیح سمجھ عطا فرمائے۔ امر بالمعروف اور نبی عن المنکر کی صحیحیت ان کے قلوب اوذہاں میں عطا فرمائے تاکہ یہ لوگ اس مقدس فریضے کو قرآن و حدیث کے مطابق انجام دینے کی کوشش کریں۔ اللہ تعالیٰ ہم سب کو ایمان و عمل کی توفیق مرحمت فرمائے آمین۔ بجاه حبیبہ الکریم علیہ افضل الصلوٰۃ والتسلیم۔

.....

تصوف پر علمی و تحقیقی مجلہ سالنامہ ”الاحسان“، کتابی سلسلہ ۲ منظر عام پر آچکا ہے۔ ممینی میں خواہشِ متعدد حضرات درج ذیل پتے سے حاصل کریں۔ مکتبہ طبیبہ ۱۲۶ رکا مبکر اسٹریٹ ممینی ۳۔  
فون: 9323953352

عرض کیا الہ العالمین! اس شہر میں تیرا ایک بیک بندہ بھی رہتا ہے جس نے پلک جھکنے کی مقدار بھی تیری نافرمانی نہیں کی ہے۔ اللہ تعالیٰ نے مکر حکم ارشاد فرمایا اس شہر کو الٹ دو اس لیے کہ اس کا چہرہ گناہوں کو دیکھ کر میری خوشنودی کی خاطر ایک لمحہ بھی متین نہیں ہوا۔

شیخ ولی الدین خطیب تمہری متومنی ۸۲۰ھ مشکوٰۃ المصانع میں حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ سے روایت کرتے ہیں کہ حضور اقدس صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ میں نے شبِ معراج دیکھا کہ کچھ لوگوں کے ہونٹ قیچیوں سے کاٹے جا رہے ہیں میں نے پوچھا: یہ کون لوگ ہیں؟ عرض کیا گیا۔ یہ آپ کی امت کے خطیب اور واعظ ہیں جو لوگوں کو نیکی کی ہدایت کرتے تھے اور اپنے آپ کو بھول جاتے تھے یعنی خود نیک کام نہیں کرتے تھے۔ یہ شرح السنہ اور شعب الایمان کے الفاظ ہیں اور ایک دوسری روایت میں اتنا اور زائد ہے کہ یہ آپ کی امت کے خطیب ہیں جو دوسروں کو نیکی کام کرنے کا حکم دیتے تھے اور خود نہیں کرتے تھے اور اللہ تعالیٰ کی کتاب پڑھتے تھے اور خود عمل نہیں کرتے تھے۔

حضرت شیخین بخاری و مسلم میں حضرت اسماء بن زید رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: قیامت کے دن ایک شخص دوزخ کی آگ میں ڈالا جائے گا آگ میں اس کی آنستیں بہت جلد پیٹ سے باہر آ جائیں گی جس طرح گردا چکر لگا کر زمین پر پڑی چیز کو روندا ہے اسی طرح وہ شخص اپنی آنستیں روندا ہو گا۔ اہل دوزخ اکھٹے ہو کر پوچھیں گے اے فلاں شخص! تیرا کیا حال ہے تو تو ہمیں نیکی کا حکم دیتا تھا اور برائی سے روکتا تھا وہ کہے گا میں تمہیں نیکی کے بارے میں کہتا تھا لیکن خود نہیں کرتا تھا تمہیں برائی سے روکتا تھا مگر خود نہیں رکتا تھا۔

امر بالمعروف اور نبی عن المنکر کے تعلق سے چند احادیث و اخبار کا خلاصہ ہے۔ قارئین ہے۔ ترمذی شریف کی روایت کا خلاصہ ہے کہ جب لوگ کسی شخص کو ظلم کرتے ہوئے دیکھیں اور اس کا ہاتھ نہ پکڑیں تو عن قریب ان سب پر عذاب الہی نازل ہو گا۔ اللہ کے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا تم ضرور نیکی کام حکم دیتے رہنا اور برائی سے لوگوں کو روکتے رہنا اور نہ تم پر تم ہی میں سے برے لوگ مسلط کر دیے جائیں گے پھر تمہارے نیک لوگ دعا کریں گے تو ان کی دعا قبول نہیں ہو گی اور امام ترمذی کی روایت میں اتنا مزید ہے: ورنہ اللہ تعالیٰ تم پر عذاب نازل فرمائے گا پھر تم اللہ سے دعا کرو گے تو تمہاری دعا قبول

# نظامِ دعوت کی کامیابی کے شرائط

از: طاہر حمید تنبوی

نے بیان کر دیا ہے۔ جب ان پر جہاد فرض کیا گیا اور قیادت فراہم کر دی گئی تو اکثریت حق سے مکر ہو گئی بہت تھوڑے لوگوں نے حق کی خاطر اٹھنے والی تحریک اور احیائے دین کی خاطر پا کیے جانے والے نظامِ دعوت کا ساتھ دیا جس سے یہ امر متشرع ہوتا ہے کہ حق کی خاطر قربانی دینے والے ہمیشہ قلیل ہوتے ہیں خواہ قوم کے سامنے دلائل و برائین کا رنگ روپ کچھ ہی کیوں نہ ہو گر قربانی پھر بھی تھوڑے دیتے ہیں۔

بنی اسرائیل کی اس قوم کو

۱۔ وقت کے نبی سیدنا موسیٰ علیہ السلام نے خبر دی۔

۲۔ ملائکہ ان کے سروں پر تھے۔

۳۔ مقدس تبرکات تابوت میں ان کے ہمراہ تھے۔

۴۔ اللہ تعالیٰ کی مدد و نصرت کا ان پر سایہ تھا۔

اس تدریج واضح برائین و آیات دیکھ کر بھی اکثریت حق کا ساتھ دینے سے گھبرا گئی۔ حق کا ساتھ کن لوگوں نے دیا قرآن نے ارشاد فرمایا: الَّذِينَ يُظْنَوْنَ أَنَّهُمْ مُلْقُوا اللَّهَ (البقرة: ۲۴۹)

ترجمہ: اور جو لوگ یہ یقین رکھتے تھے کہ وہ (مرنے کے بعد) اللہ سے ملاقات کا شرف حاصل کرنے والے ہیں۔

مراد یہ کہ جو لوگ گولیوں، بموں، میزائیلوں کو خاطر میں نہیں لاتے بلکہ جلوہ میار کی آرزو میں جان کھپا دیتے ہیں جو محبوب کی مسکراہٹ کی خاطر کشتیاں جلا کر سمندروں میں کوڈ پڑتے ہیں اور ہر خواہش کو فراموش کر کے پہاڑوں سے ٹکرا جاتے ہیں۔ جب تک اللہ اور اس کے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے مجنونانہ تعلق نہ ہو قربانی سہل نہیں ہوتی اور ایسا تعلق عشق رکھنے والے ہمیشہ تھوڑے ہوتے ہیں سو قربانی بھی وہی دیتے ہیں اور پھر قربانی کے بغیر موت حیات میں نہیں بدلتی۔

ملاحظہ ہو قرآن مجید کا بیان۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے۔

لِكُلِّ أُمَّةٍ جَعَلْنَا مَنْسَكًا هُمْ نَاسِكُوهُ فَلَا يُنَازِعُنَّكَ فِي الْأَمْرِ وَإِذْ أَدْعُ إِلَيِّ رَبِّكَ إِنَّكَ لَعَلَى هُدًى مُّسْتَقِيمٍ۔

انقلاب پر فتح ہونے والی دعوت کی دو شرائط ہیں۔ ۱۔ جان کی بازی ۲۔ مال کی قربانی

یہ طے شدہ امر ہے کہ جو لوگ موت سے لڑیں گے وہ زندگی پا جائیں گے اور جو مال خرچ کریں گے وہ منزل آشنا ہوں گے۔ اس مضمون کو بنی اسرائیل کے حوالے سے قرآن میں یوں بیان کیا گیا ہے۔

وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَالْأَخْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ عَلَيْمٌ۔

مَنْ ذَا الَّذِي يُفَرِّضُ اللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا فَيُضَعِّفَهُ لَهُ أَضْعَافًا

كَثِيرًا وَاللَّهُ يَقْبِضُ وَيَصْطُرُ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ۔ (البقرہ: ۲۴۵، ۲۴۷)

ترجمہ: اور اللہ کی راہ میں جہاد کرو اور جان لو بے شک اللہ بڑا سمجھ اور علیم ہے کون ہے جو اللہ کو قرض حسنہ دے پھر وہ اسی کے لیے اسے کئی گناہ بڑھادے اور اللہ ہی (تمہارے رزق میں) تنگی اور کشادگی کرتا ہے اور تم اسی کی طرف لوٹائے جاؤ گے۔

بنی اسرائیل کے دو ہزار لوگ جن کو بزرگی اور موت کے ڈرانے موت سے ہمکنار کیا بزرگی چھوڑنے پر انہیں زندگی مل گئی تو اس زندگی کو قائم رکھنے کا شعور دیا اور وہ شعور انقلاب جہاد تھا۔ اسی کا دوسرا اہم عنصر انصافاق فی سبیل الله ہے جب انہیں بقاۓ حیات کا یہ تصور نصیب ہو اتو چل کر اپنے نبی مختزم کے پاس آئے اور کہنے لگے کہ مقصد کو منزل آشنا کرنے کے لیے ہمیں قیادت درکار ہے جس کی سرکردگی میں جہاد و قتال کا فریضہ سر انجام دیں گے تاکہ عطا شدہ حیات مرحلہ بقا ہی سے ہمکنار رہے۔ ان کے نبی مکرم علیہ السلام نے ان سے دریافت فرمایا جہاد و قتال کے لیے قیادت مانگنے والوں قیادت ملنے پر اس کا ساتھ چھوڑ کر کہیں بھاگ تو نہیں جاؤ گے؟ انہوں نے کہا کہ یہ بھلاکیے ہو سکتا ہے ہمیں اپنے گھر بار چھوڑ کر درد کی ٹھوکریں کھانی پڑیں ہم اپنے اعزہ واقارب سے محروم کیے گئے اور ہمارے سیاسی معاشی سب حقوق پر ڈاکہ ڈالا گیا اس صورت حال کے پیش نظر ہم جہاد سے کیسے راہ فرار اختیار کر سکتے ہیں۔ سورہ بقرہ آیت نمبر ۲۲۶ تا ۲۲۸ میں مضمون بیان کیا گیا ہے اور ساتھ میں ان کے کردار کو بھی قرآن مجید

ترجمہ: اور جب ابراہیم (علیہ السلام) نے کہا اے میرے پروردگار! دکھادے کہ تو مردوں کو کیسے زندہ کرتا ہے۔ فرمایا کیا تم یقین نہیں کرتے۔ عرض کیا کیوں نہیں اور (میں تو اس کے لیے دریافت کر رہا ہوں) تاکہ میرے قلب کو اطمینان کامل ہو جائے۔ فرمایا تو چار پرندے لے پھر ان کو ہلائے (اپنے سے مانوس کر) پھر (ان کو ذبح کر کے ٹکڑے ٹکڑے کر ڈال اور) ایک ایک پھاڑ پر ان کے بدن کا ایک ایک ٹکڑا رکھ دے پھر ان کو بلا وہ تیرے پاس دوڑتے چلا آئیں گے اور جان لے کہ اللہ زبردست حکمت والا ہے۔

یوں تو نذکورہ آیت مبارکہ کے اندر اخلاقی و روحانی تربیت اور تعلیمات کا ایک سمندر موجود ہے اور انفرادی زندگی کی اصلاح سے لے کر قومی زندگی کے ہر پہلو کے بگاڑ کا خاتمہ کرنے کے لیے کامل رہنمائی اور دعوتی تبلیغی سرگرمیوں کو بطریق احسان انجام دینے کے لیے ایک لاحظ عمل بھی ہے۔ اقامتِ دین کی جدوجہد اور انقلابی کاوش کے لیے ہدایت کا سامان بھی میرا آتا ہے گرذیل میں اس آیت کریمہ کے اندر بیان کردہ فقط، دعوت و تربیت کے پہلوؤں، پروشنی ڈالی جائے گی۔

داعی کو اپنے اندر کیا کیا تقاضے پورے کرنا ضروری ہیں نیز انقلابی جدوجہد کرنے کے کیا کیا تقاضے پورے کرنا ضروری ہیں نیز انقلابی جدوجہد کس قسم کی کاوشوں، محنت و مشقت، ذوق و شوق، صبر و استقامت اور عزم و استقلال کی متناظری ہے۔ ہمارے اس موضوع کا مرکز و محور مذکورہ بالا چیزیں ہوں گی۔

### آیت کریمہ کا پس منظر

اس آیت کریمہ سے پہلے دو آیات نہایت اہم انقلابی فکر پر منی تعلیمات پر مشتمل ہیں۔ یہ آیات قرآنی فصاحت و بلاغت کے دلنشیں انداز میں اس بات کو واضح کرتی ہیں کہ مردوں کو زندگی کیسے ملتی ہے؟ اللہ تبارک و تعالیٰ کی احیائے موتی (مردوں کو زندہ کرنا) کی قدرت کا اظہار کب اور کیوں کر ہوتا ہے۔ وہ کون سے مقدس اور با برکت ہاتھ ہیں جن کے اٹھنے کے بعد نفس غسری سے نکلی ہوئی روح اس میں لوٹ آتی ہے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

الَّمْ تَرَ إِلَى الَّذِي حَاجَ إِبْرَاهِيمَ فِي رَبِّهِ أَنْ أَتِيهِ اللَّهُ الْمُلْكَ إِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّيَ الَّذِي يُحِبُّ وَيُمُيِّثُ قَالَ آنَا أُحِبُّ وَأُمِيِّثُ (البقرہ: ۲۵۸)

ترجمہ: اے محبوب! کیا تم نہ دیکھاتا ہے جو ابراہیم سے جھگڑا

ترجمہ: ہر امت کے لیے عبادت (قربانی) کے قاعدے بنا دیے کہ وہ ان پر چلو تو ہر گزوہ تم سے اس معاملے میں جھگڑا نہ کریں اور اپنے رب کی طرف بلا وہ بے شک تم سیدھی راہ پر ہو۔

پچھلی آیت کے مفہوم کو ساتھ ملا کر بات یوں بتی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے زندہ کیا پھر وہ مارتا ہے اور پھر زندہ کرتا ہے اگر رسول کیا جائے مولیٰ! موت حیات سے کیسے بدلتی ہے؟ فرمایا ناشکری نہ کرو اور ہر امت کو قربانی کی راہ بتا دی ہے جو اس پر چلے گا زندہ ہو گا۔ یہ امر واضح ہو گیا ہے کہ قوموں کا زندہ ہونا حق ہے اور زندگی جان و مال کی قربانی کے بغیر ناممکن ہے۔

اس امر میں جھگڑا نہ کریں۔ فلا ینزا عنک فی الامر۔ قومیں زندہ ہوتی ہیں تو جان و مال کی قربانی سے ہی زندہ ہوتی ہیں۔ یہ قابل نزاع امر نہیں ہے بلکہ یہ متفق علیہ معاملہ ہے۔ اس میں بعد میں فرمایا: وَادْعُ إِلَى رَبِّكَ۔ اور اپنے رب کی طرف دعوت دیں۔

حتیٰ کہ ہدایت نصیب ہوا وہ ہدایت استقامت سے بھریا ب کر دے۔

خلاصہ کلام یہ ہے کہ جو نظام دعوت پہا کریں وہ دعوت مبنی بر منک ہو۔ منک سے مراد جان و مال کی قربانی ہے یہ قربانی موت کو حیات سے بدل دے گی اور یہ قربانی اللہ تعالیٰ اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے تعلق عشقی رکھنے والے دیں گے۔ **الَّذِينَ يَطُنُونَ أَنَّهُمْ مُلْقُوا رَبَّهُمْ** (جو یقین رکھتے ہیں کہ قربانی کے بعد رب کی ملاقات سے شرف یا ب ہوں گے) اور یہی ہدایت مستقیم ہے اسی ہدایت مستقیم کا جو منزل پر لے جائے پہلا قدم دعوت ہے دعوت منک (قربانی) والی۔ اس کا مطلب ہے جو دعوت منک کے جذبے (قربانی) کے طرف نہ لے جائے وہ دعوت مقبول و مستقیم نہیں ہے۔

مؤثر دعوت کے تقاضے: سنت ابراہیم کی روشنی میں

وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمَ رَبَّ أَرْنِي كَيْفَ تُحِي الْمَوْتَىٰ قَالَ أَوَلَمْ تُؤْمِنْ قَالَ نَلِي وَلَكِنْ لِيَطَمِّنَ قَلْبِي قَالَ فَخُذْ أَرْبَعَةً مِّنَ الطَّيْرِ فَصُرْهُنَّ إِلَيْكَ ثُمَّ اجْعَلْ عَلَىٰ كُلَّ جَبَلٍ مِنْهُنَّ جُزْءًا أُثُمَّ اذْعُهُنَّ يَأْتِيْنَكَ سَعِيًّا وَاعْلَمَ أَنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ۔ (البقرہ: ۲۶۰-۲۶۱)

کر انہیں احیائے موتی کی قدرت میں حق ایقین تک پہنچا دیا۔  
اس واقعے سے تمثیلاً رہنمائی کے تحت یہ بھی معلوم ہوا کہ خدائی  
نظام میں اسی طرح مردہ قوموں کو زندگی ملت ہے گر تو مولوں کو جاتی  
موت سے ہمکنار ہو جانے کے بعد دوبارہ جی اٹھنے کے لیے ایک  
طویل عرصہ اور جدوجہد درکار ہوتی ہے۔ یہ عرصہ سو سال یا کم و بیش بھی  
ہو سکتا ہے تب جا کر قوموں کو حیات نصیب ہوتی ہے۔

مذکورہ الصدور دونوں آیات مبارکہ میں اللہ تعالیٰ کی قدرت  
احیائے موتی کا ذکر ہے اور زیر نظر آیت میں بھی اسی مضمون کو تسلسل  
کے ساتھ سیدنا ابراہیم علیہ السلام کی درخواست کی شکل میں ایک  
 جدا گانہ انداز کے ساتھ بیان کیا گیا۔

مردہ زمین ہو یا ویران دل، بخیر دیار ہوں یا بے حال روح، بے  
جان جسم ہو یا حالتِ نزع سے گزری ہوئی کوئی قوم ان سب کو زندہ  
کرنے کا ایک الوبی نظام اور قدرتِ الہیہ کا خاص تصرف بروئے کار  
لانے کے کچھ تقاضے ہیں جو داعی کو پورے کرنے ہوتے ہیں۔ ان  
تقاضوں کو پورا کیے بغیر نہ تو مردہ دل زندگی پاسکتے ہیں اور نہ مردہ روح  
کی رُگ دم زیست سے تازگی پاسکتی ہے، نہ مردہ قوم زندہ ہو سکتی ہے  
اور نہ ہی قبر میں پڑے ہوئے کسی مردے کو زندہ کیا جاسکتا ہے۔ وہ  
تقاضے کیا ہیں؟ ان کا بیان اس آیت کریمہ میں سیدنا ابراہیم علیہ  
السلام کی سنت کے طور پر کیا گیا ہے۔

اللہ عن زبدِ جل نے انسانیت کی فلاح و بہبود کے لیے جتنے بھی  
انبیاء کرام دنیا میں مبعوث فرمائے سبھی نے دعوت و تبلیغ کافر یہ پڑھ  
انجام دیا۔ ان میں سے بعض کا تذکرہ قرآن مقدس میں موجود ہے۔  
سبھی آیات میں دعوت و تبلیغ کے تقاضے، مطالبات اور طریقہ کار کے  
بارے میں بتایا گیا ہے۔

### پہلا تقاضا: حیات افروزی

ان سب آیات کریمہ کے اندر دعوت و تبلیغ کے منصب کو بڑی  
اہمیت اور شدود مدد کے ساتھ بیان کیا گیا ہے۔ اگر دعوت سے معاشرے،  
قوموں اور افراد ملت کو زندگی نہ ملے تو ایسی دعوت کا رلا حاصل کے  
ذیل میں آ کر مردہ تصور ہوتی ہے۔ زیر مطالعہ آیت کریمہ (سورہ بقرہ:  
۲۶۰:۲) میں زندہ دعوت کے نظام کو پا کرنے کے تقاضوں کے بیان  
کے علاوہ درج ذیل مضامین بیان ہوئے ہیں۔

### آیت کے مضامین

اس کے رب کے بارے میں اس پر کہ اللہ نے اسے بادشاہی دی کہ جب  
ابراہیم نے کہا میر ارب جلاتا اور مارتا ہے۔ بولا میں جلاتا اور مارتا ہوں۔  
اس آمیت کریمہ میں مردے جلانے اور زندگی کو موت سے  
ہمکنار کرنے کا ذکر ہے۔ حضرت ابراہیم کی دعوت کی مخالفت  
و مراجحت وقت کے جابر اور متبعد حکمران نمرود نے کی۔ اس مخالفت کی  
بنیاد دیانت، بصیرت اور دلائل پر ہرگز نہ تھی بلکہ محض حکومت اور اقتدار  
کو خطرہ لاحق ہونے کے سبب تھی۔ ہر داعی انقلاب جب اپنی دعوت  
قوم کے سامنے پیش کرتا ہے تو احتسابی مقدار اور مفاد پرست طبقات  
ہمیشہ بلا جواز اس کی مخالفت کرتے ہیں کیوں کہ وہ نمرود کے قول انہی  
احسی و امیت (میں لوگوں کو زندہ کرتا اور مارتا ہوں) کے مطابق اسی  
زعم باطل میں بنتا ہوتے ہیں کہ عوام کا جینا اور مرننا اور ان کی عزت  
و ذلت سب کچھ ہمارے ہاتھ میں ہے ایسا ہی نظام برقرار رکھنا  
چاہتے ہیں جس میں لوگ انہیں کے رحم و کرم پر جنیں اور ان کے خلاف  
صدائے احتجاج بلند کرنے پر کچل دیے جائیں۔ چنانچہ پیغمبر ان دعوت  
انقلاب اسی نمرودی نظام ظلم و استھمال کے خلاف ہوتی ہے پھر ایسے  
اہلی دعوت کو مصالیب و مشکلات کی نمرودی آگ میں سے گزرا پڑتا  
ہے۔ اسی مضمون کو مزید شرح و بسط اور فصاحت و بلا غلط کے علاوہ  
دیگر اسرار و رموز کے ساتھ اگلی آیت میں سیدنا عزیز علیہ السلام کے  
حوالے سے بھی بیان کیا گیا ہے۔ ارشاد فرمایا:

أَوْ كَالَّذِي مَرَّ عَلَى قَرْبَيْهِ وَهِيَ خَاوِيَةٌ عَلَى عُرُوشِهَا  
قَالَ أَنِّي يُحْيِي هَذِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا۔ (۲۵۹:۲)  
ترجمہ: یا اس کی طرح جو گزر ایک بیتی پر اور وہ گری پڑی تھی  
چھتوں پر بولا اسے کیوں کر جائے گا اللہ اس کی موت کے بعد۔

حضرت عزیز علیہ السلام یا حضرت یرمیاہ علیہ السلام (دونوں میں  
سے کوئی ایک پیغمبر) جب بیت المقدس کے شہر سے گزرے تو اس شہر کو  
دشت و بیباں میں بدلہ ہوا پایا۔ شہر کے باسی موت کی نیند سور ہے تھے  
اور اجڑے ہوئے دیاروں سے وحشت پک رہی تھی۔ وہاں سے  
گزرنے والی بر گزیدہ ہستی کے دل میں سوال پیدا ہوا کہ اللہ ان  
اجڑے دیاروں کو بہاروں سے آشنا کیسے کرے گا؟ آغوش موت میں  
گہری نیند سوئے یہ لوگ دوبارہ زندگی کی کیفیت سے کیسے واقف ہوں  
گے۔ اس سوال پر اللہ تبارک و تعالیٰ نے اس بر گزیدہ ہستی پر موت  
طاری کر دی اور سو سال بعد دوبارہ زندہ کیا اور چند مشاہدات میں گزار

دعوت حق کامن وجہ اتیازی وصف اور من وجہ یہ تقاضا ہے کہ اس پر باطل کا ہر روپ تیج و تاب کھانے لگے۔ اس کی حکمیت کے بڑے ادارے سے لے کر اس کی تشکیل و تعمیر کا ہر عنصر، جز اور فرد اپنی طبعی شیطنت، طاغوتیت اور بطلان کا دفاع کرنے کے لیے برس پیکار ہو جائے اس کے داخلی اور خارجی محافظ اپنے سازشی حربوں اور لالات وہبیل سے پر سونما توں کو خطرے میں محسوس کریں اور یہ اپنے ہر روپ کے ساتھ اکھٹے ہو کر دعوت حق کے خلاف ایک طوفان کھڑا کر دیں۔

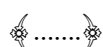
باری تعالیٰ نے اس تقاضے اور وصف کو اس طرح بیان فرمایا ہے:

يُرِيدُونَ لِيُطْفُوا نُورَ اللَّهِ بِأَفْوَاهِهِمْ وَاللَّهُ مُتُّمٌ نُورٍ وَ  
لَوْكَرَةُ الْكَفَرُونَ۔ ترجمہ: چاہتے ہیں کہ اللہ کا نور اپنے مونہوں سے بجھادیں اور اللہ کو اپنا نور پورا کرنا پڑے بُرَامَنِیں کافر۔

اس تقاضے کے پیش نظر دعوت حق کی پرکھ ہوتی ہے۔ سوچنے والی بات یہ ہے کہ کیا وجہ ہے کہ ایک طبقہ دعوت لے کر نکلتا ہے تو اس کے خلاف سارے گروغبار کا ہگامہ ایک محشر پا کر دیتا ہے صدو دو مختلف کے طوفان باطل رات کی تاریکی کو زیادہ ڈراونا اور خوفناک بنادیتے ہیں اور دوسرا طبقہ جب دین کی دعوت لے کر اٹھتا ہے تو کوئی مخالفت نہیں کرتا جب کہ قرآن کا فیصلہ یہ ہے جو دعوت دین کے دشمن کو پریشان کرنے کی مقاصی نہ ہو یعنی اس دعوت کی عبارت دینی دشمنوں کو تقاضائے عداوت پر مجبور نہ کر دے وہ محض نقش باطل ہے فاسق و فاجر حکمرانوں سے لے کر امریکہ تک پورا دیا کفر جس دعوت کو روکنے کی کوشش نہیں کرتا وہ دعوت حق نہیں ہے۔ امر حق یہ ہے کہ جو دعوت باطل کو خطرہ لاحق نہ کرے اس دعوت میں بطلان ہے۔

اس مقام پر اگر کوئی یہ سوال کرے کہ ممکن ہے دعوت میں بحق ہو اور داعی کی حکمت نے دشمنی کی مخالفت و مراحمت کو موقع ہی نہ دیا ہو تو اس کا جواب یہ ہے پیغمبر ان دعوت سے بڑھ کر کس کی دعوت حکیمانہ ہو گئی؟ وہ حکمت کے سرچشمے اور خیراتِ حکمت تقسیم کرنے والے ہیں جب ان کی دعوت مخالفت و مراحمت سے نہیں بچ سکی تو ان کے علاوہ کون سا حکیم داعی ہے جو اس تقاضے سے کنارہ کش ہونا چاہتا ہے۔ باری تعالیٰ نے فرمایا: وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيٍّ عَذْوًا مِنَ الْمُجْرِمِينَ۔ (الفرقان: ۲۵، ۳۱)

ترجمہ: ہم نے گنہگاروں میں سے ہر پیغمبر کے دشمن بنائے۔



۱۔ حضرت ابراہیم کی نظام احیائے موتی کے مشاہدے کی درخواست۔

۲۔ قدرتِ الہیہ پر ایمان کا اقرار اور اعلان۔

۳۔ اطمینانِ قلب کے لیے مشاہداتی یقین کی افادیت۔

۴۔ حضرت ابراہیم کا مختلف پرندوں کو پہلے اپنی ذات کے ساتھ مانوس کرنا۔

۵۔ بعد ازاں ان پرندوں کو ذبح کر دینا اور ان کے گلزوں کو مختلف پیاراؤں پر کھیر دینا۔

۶۔ حضرت ابراہیم کی آواز پر ذبح شدہ پرندوں کا جی انہنا۔

۷۔ مردوں کو جلانے کے نظام پر اللہ تعالیٰ کا قادر و غالب ہونا۔

۸۔ اس نظام اور بیان میں اللہ تعالیٰ کی الہی حکمتوں کی طرف اشارہ ہے۔

### دوسرہ تقاضا: ذکر و تسبیح

زیر مطالعہ آیات میں دعوت کا دوسرہ تقاضا ان الفاظ میں بیان کیا گیا۔

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذْ كُرُوا اللَّهُ ذِكْرًا كَثِيرًا وَ سَبَّحُوهُ بُكْرَةً وَ أَصِيلًا۔ (۳۳: ۲۱، ۲۱)

ترجمہ: اے ایمان والو! اللہ تعالیٰ کو کثرت سے یاد کرو اور صبح و شام اس کی حمد و تسبیح کرو۔ ذکر کثیر اور تسبیح و قدیم اپنی جامیعت کے اعتبار سے صلوٰۃ و صیام، گریہ وزاری، تبیل و تبیل، قیام نیل، تلاوت و ترتبیل اور صبر جبیل سب کا احاطہ کیے ہوئے ہیں۔ ایک داعی کو اپنی دعوت موثر بنانے کے لیے ان امور عمل پیرا ہونا بڑا ضروری ہے۔ یہ امر مسلم ہے کہ ایک داعی جتنا طہارت کیش ہو گا، جتنا زیادہ تقویٰ شعار ہو گا، ذکر و فکر کی غرقابی سے جتنی سیرابی لے گا، محبت بھرے ترانوں اور سرمدی نغموں سے زبانِ عبدیت جتنی ترکھے گا بات میں موثر بیت اتنی بڑھتی چلی جائے گی۔ یادِ محبوب میں روندے ہوئے جسم، بھکے ہوئے باز و اور بہتی ہوئی آنکھیں من کی وادیوں کو دو ولیتِ اخلاص سے مالا مال کر دیتی ہیں اور وقتِ اخلاص سے ادا کیے ہوئے انسانِ ناطق کے الفاظ ایسے نشرت ہوتے ہیں جو قلب و روح کے سالوں پر اనے شیطانی، طاغوتی اور نفسانی سوروں کی جڑیں کاٹ دیتے ہیں اس لیے عمل دعوت کے اس تقاضے کو بڑی شدود میں بیان کیا گیا تاکہ دعوت ہدایتِ مستقیم تک لے جائے۔

### تیسرا تقاضا: باطل کا تیج و تاب

## حضرت علامہ حبیب البشر خیری علیہ الرحمہ

رنگون کا عظیم المرتبت مفسر قرآن اور داعی و مبلغ جس کی دعوتی مسامی تاریخ کے اندر ہی رہے میں ہیں

از: صادق رضا مصباحی

کے لیے رخت سفر باندھا۔ ڈھاکہ کے جامعہ عالیہ میں حضرت خیری صاحب نے اعلیٰ دینی تعلیم حاصل کی اور یہاں انہیں فاضل و کامل کی ڈگریاں ایوارڈ کی گئیں۔ حضرت خیری صاحب دینی تعلیم کے ساتھ ساتھ دنیوی تعلیم سے بھی ہم رشتہ رہے اور یہ دنیوی تعلیم برما، بگھہ دلش اور پاکستان میں ہوئی۔ انہوں نے ۱۹۶۰ء میں رنگون یونیورسٹی میں داخلہ لیا اور انگلش لیٹرچر سے بی اے اور ایم اے کیا۔ یہ اس زمانے کی بات ہے جب مذہبی حلقوں میں دنیوی تعلیم کا رواج تک نہ تھا۔ ایسے ماحول میں حضرت خیری صاحب علیہ الرحمہ نے اسلامی تعلیم کے ساتھ ساتھ دنیوی تعلیم بھی حاصل کی اس سے آپ کی فکری بلند پروازی کا بخوبی اندازہ لگایا جاسکتا ہے۔

حضرت علامہ حبیب البشر خیری علیہ الرحمہ علمی و عملی دونوں میدانوں کے شہ سوار تھے خصوصاً علمِ تصوف میں ان کی نگاہ بہت دور تھی۔ وہ صرف نظریاتی تصوف کے قائل نہ تھے بلکہ عملی تصوف پر اعتماد و ایقان رکھتے تھے۔ جو کام کرتے خدا اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی رضا جوئی کے لیے کرتے دنیوی مال و ممتاز کی طرف ذرہ برابر بھی رجحان نہیں تھا۔ انہیں اوصافِ جمیلہ نے آپ کو عظیم المرتبت بزرگوں کے زمرے میں شامل کر دیا۔ آپ کی روحانیت کے برما میں بڑے چچے تھے آپ کی روحانی عظموں کی اس سے بڑی دلیل اور کیا ہو سکتی ہے کہ برما میں اس عہد میں جتنے بھی بزرگان دین تھے چاہے وہ عوامِ انس کی نظروں سے اوجھل ہوں یا ان کی نظر وہ کے سامنے ہوں سبھی حضرت خیری صاحب علیہ الرحمہ سے بے حد محبت فرماتے اور سکھوں کی خواہش تھی کہ ہماری نمازِ جنازہ حضرت خیری صاحب ہی پڑھائیں چنانچہ ان بزرگوں نے اپنے عقیدت مندوں سے یہ وصیت کر رکھی تھی کہ ہمارے انتقال کے بعد حضرت خیری صاحب ہی ہماری نمازِ جنازہ پڑھائیں۔ اس سے اندازہ لگایا جاسکتا ہے کہ خیری صاحب کا روحانی مقام کس درجہ بلند تھا اور بزرگان دین کی نگاہ میں ان کی ذاتِ گرامی

دنیا میں صوفیائے کرام اور اہل علم حضرات کی کبھی کمی نہیں رہی۔ ہر دور میں بزرگانِ دین اور علمائے کرام اپنے چشمہ صافی سے دنیا والوں کو سیراب کرتے رہے اور ان کی دنیا و آخرت میں چار چاند لگاتے رہے۔ انہیں عظیم المرتبت شخصیتوں میں سے برما (رنگون) کا ایک اہم اور معترض نام حضرت علامہ حبیب البشر خیری علیہ الرحمہ کا ہے۔ ماضی قریب کی اس عظیم علمی و روحانی شخصیت نے اپنی علمی برتری، فکری بلندی اور روحانی سرفرازی سے خلقت کثیر کو مستفید و مستفیض فرمایا ہے۔ آپ کی ولادت رنگون کے ایک شہر "اکباب" سے کچھ دور "پینے" نامی گاؤں میں ۶/۶ جون ۱۹۳۴ء کو بوقت صحیح صادق ہوئی۔ آپ کے والد گرامی حضرت مولانا حفظ الارحمان صاحب قبلہ چونکہ خود عالم دین تھے اور آپ کی مالدہ ماجدہ محترمہ کمل النساء دینی ماحول کی پروردہ تھیں تو ظاہر ہے ان کے صغری ذہن پر دین کی گہری چھاپ پڑنا تھی۔ ابتدائی تعلیم گھر پر ہی حاصل کی اور چار سال کی عمر میں مدرسہ زینت الاسلام میں داخل کرائے گئے یہاں چوچھی جماعت تک پڑھتے رہے اور تمام طلبہ میں ہمیشہ فائق رہے۔ دورانِ تعلیم دوسری جنگ عظیم کا آغاز ہونے لگا حالات خراب ہونے لگے اس لیے کچھ عرصے کے لیے مدرسی تعلیم منقطع کرنی پڑی لیکن گھر پر والد ماجد کی زیر نگرانی ان کا تعلیمی سفر جاری رہا۔ جنگ کے بعد جب ان وaman بحال ہوا تو درسِ ظانی کے لیے مدرسہ اسلامیہ میں داخلہ لے لیا۔ اس زمانے میں اس مدرسے میں بڑے بڑے علماء و فضلا درس دیا کرتے تھے۔ حضرت خیری صاحب علیہ الرحمہ نے ان حضرات سے خوب خوب کسب فیض کیا۔ ان حضرات اساتذہ کرام کے امامے گرامی اس طرح ہیں۔

حضرت مولانا اسماعیل مہاجر مدینی، حضرت مولانا القمان حکیم، حضرت مولانا جلال الدین، حضرت مفتی محمد حسین اور حضرت مولانا کمال احمد وغیرہ۔ چند سال یہاں تھیں علم کے بعد بھی جب آتشِ شوق نہ بھی تو مزید اعلیٰ تعلیم کے لیے رنگون سے بگھہ دلش کے شہر ڈھاکہ

کتنی معتمد و مستند تھی۔

برما میں آپ نے دینی خدمت اور مسلک اہل سنت و جماعت کی ترویج اشاعت کے لیے ایک مدرسہ بنام ”مدرسہ عالیہ اہل سنت و جماعت“ قائم کیا جہاں بہت سارے طلبہ تعلیم و تربیت کے پھرمت صافی سے سیراب ہو رہے تھے۔ آپ کی دلی تمنا تھی کہ یہ طلبہ علم دین سے مزین ہو کر پورے برما میں پھیل جائیں اور مذہب اسلام کی ترویج و اشاعت کا فریضہ انجام دیں حالاں کہ برما کی حکومت بدمنہب تھی حالات سازگار نہیں تھے لیکن اس کے باوجود آپ اسلام کی تبلیغ و اشاعت میں لگے رہے یہاں تک کہ ایک مرتبہ حالات اس قدر خراب ہو گئے کہ حکومت برمانے والے سے مسلمانوں اور ہندوؤں کو بھگنا شروع کر دیا اور مدارس و مساجد پر پابندی عائد کی جانے لگی۔ دراصل حکومت کے اہل کار (انگریز) اپنے مذہب کے سوا کسی بھی مذہب کی برما میں تشویش ناپسند کرتے تھے۔ ایسے مخوٹ حالات میں بھی حکومت کی ناک کے نیچے آپ تبلیغ و اشاعت کے محاذ پڑھ لے رہے اور حکومت ان کا کچھ نہ کر سکی اور اس تبلیغ و اشاعت کی مہم میں کامیابیوں نے آپ کے قدم کے بو سے لیے۔ اور یہ سب کیوں نہ ہوتا کہ بزرگوں کا فیضان آپ پر سایہ کیے ہوئے تھا اور آپ کی شخصیت کی جو حرکتی تھی وہ بزرگان دین سے روحانی روایات کی بنا پر تھی۔ آپ کا نظر یہ تھا کہ عوام انس کو آسان اسلوب میں دین اسلام سے قریب کیا جائے اور اسلامی تعلیمات و ارشادات ایسے دل نشیں اور سادہ پیرائے میں بیان کیے جائیں جو لوگوں کے دلوں میں اتر جائیں تاکہ اس کے ذریعے لوگ اسلام و قرآن کے قریب ہوں۔ آپ تمام بزرگان دین خصوصاً سلسلہ چشت کے بزرگان سے زیادہ لگاؤ رکھتے تھے اسی لیے عوام کو زیادہ سے زیادہ سلسلہ چشتیہ کے ہی بزرگوں کی تعلیمات و ارشادات سے فیضیاب کرتے تھے۔

حضرت خیری صاحب علیہ الرحمہ مطالعے کے بے حد شوqین تھے، مأخذ و مراجع کی حیثیت والی کتابوں کا مطالعہ کرتے اور اپنے معتقد دین سے کتابیں فراہم کرنے کی گزارش کرتے تھے چنانچہ ممبئی کے عالی جناب کپتان عبدالستار پاگر کر جوان کے چہیتے مرید بھی ہیں اور ان کے نزدیک بڑے معتمد و مستند بھی۔ خیری صاحب اکثر ان سے نادر و نایاب کتابوں کی فرمائش کرتے کپتان صاحب چوں کہ بھری جہاز کے کیٹپن تھے اور جہاز کے ذریعے دنیا بھر کا سفر کرتے رہتے تھے وہ اپنے مرشد گرامی کی اس خواہش کی تکمیل ضرور کرتے۔ کئی مرتبہ انہوں نے مصر سے اپنے بیرون مرشد حضرت علامہ حبیب البشر خیری علیہ الرحمہ

برما ہی میں سلسلہ نقشبندیہ کے ایک جلیل القدر بزرگ حضرت مولانا شاہ عبدالعزیز کھلوی علیہ الرحمہ کے نام سے تھے۔ حضرت خیری صاحب نے انہیں کے دستِ حق پر سلسلہ عالیہ نقشبندیہ مجددیہ میں بیعت لی۔ ان کی پیشانی کو پڑھ کر ان کے مرشد گرامی نے انہیں اپنا معتمد خاص بنا لیا تھا۔ حضرت کھلوی علیہ الرحمہ جن کے مریدین کی ایک کثیر تعداد تھی اور ان میں ایک سے ایک نادر روزگار بھی تھے لیکن وہ اپنے مریدوں میں خیری صاحب علیہ الرحمہ کو سب سے زیادہ چاہتے اور پیار سے آپ کو ”میرا حبیب“ کہہ کر پکارتے تھے۔ میں سمجھتا ہوں کہ حضرت خیری صاحب علیہ الرحمہ کی بلند و بالا شخصیت کو ناپنے کا یہ دوسرا یقینہ ہے ورنہ کیا وجہ ہے کہ مریدین کی اتنی بھی فہرست میں صرف خیری صاحب ہی اپنے مرشد گرامی کے مرکز نگاہ ہیں، وہی انہیں سب سے زیادہ محبوب ہیں اور ان کے مصاحب خاص میں سے ہیں۔ خیری صاحب کا بچپن چونکہ بزرگوں کے سامنے میں گزر ابزرگوں کا ابیر کرم ان پر ہمیشہ بستری اور ان کی دعا میں آپ کی شخصیت کے چاند کو مزید نکھارتی رہیں اس لیے اخیر تک ان فیوضات، برکتوں اور دعاؤں کے اثرات ان کے طرزِ زندگی سے متاثر ہوتے رہے۔ علومِ اسلامی کے تمام گوشوں پر ان کی بڑی اچھی نگاہ تھی علمی گھنیماں چٹکیوں میں سلجدادیہ کرتے تھے لیکن علم تفسیر میں آپ کو خاص درک حاصل تھا۔ ایسے ایسے علمی نکات بیان کرتے کہ لوگ حیرت میں پڑ جاتے اور جب قلم اٹھاتے تو بلا توقف و تکان صفات کے صفحات لکھتے چلے جاتے ایسا لگتا تھا کہ علومِ اسلامیہ کا سمندر پی کے بیٹھے ہوں دماغ میں سمندر کی موجودیں اہریں لے رہی ہوں اور قلم کے راستے کاغذ کے ساحل سے ٹکر رہی ہوں۔ آپ کی کتابوں میں جگہ جگہ مولانا راوم، حافظ شیرازی، شیخ سعدی، امیر خسرو اور عبدالرحمن جامی کے اشعار نظر آئیں گے۔ معلوم ہوتا ہے کہ آپ کو ان فارسی شعر کے دو اویں ازبڑیں کہ موقع کی مناسبت سے اپنی بات کو مزید پختہ بنانے کے لیے شعر پر شعر لکھے جا رہے ہیں۔ بلاشبہ آپ مینارہ فکر و نظر تھے انہیں دیکھ کر نہ جانے سکتے لوگوں نے اپنی زندگی کی سمت کا تعین کیا اور حیات جادو اپنی پا گئے۔ اردو، فارسی، عربی اور انگلش ان چاروں زبانوں میں آپ کو مہارت حاصل تھی۔ حافظہ اتنا مضبوط تھا کہ آپ کو علومِ اسلامیہ کی ایک شاندار لا بصری کہا جائے تو بے جانہ ہو گا۔

ہوئی تو سرکار غوث اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ ان کے خواب میں تشریف لائے اور ان کی جانب سے انہیں کچھ نبی مدد بھی حاصل ہوئی۔ یہ کتاب بھی بہت لا جواب ہے پوری کتاب پر تصوف کا رنگ چھایا ہے اور جگہ ممتاز عربی و فارسی شعر اجنب کا تذکرہ بچھلے صفحات میں گزر چکا ہے، کے متصوفانہ اشعار جمکنے نظر آتے ہیں۔ حضرت غوث الاعظم کی عظمت و عبقريت کو ثابت کرے کے لیے اسلاف کی کتابوں سے بہت سارے حوالے دیے گئے ہیں۔ یہ کتاب تیار ہے اور جلد ہی منتظر عام پر آئے گی۔ ان شاء اللہ تعالیٰ کپتان صاحب کی خواہش پر حضرت خیری صاحب نے ممبئی کے جلیل القدر بزرگ قطبِ کون حضرت مخدوم علی مہماں رضی اللہ عنہ کی تفسیر قرآن پر کام شروع کیا۔ یہ تفسیر قرآن کپتان صاحب نے جامعہ ازہر مصر سے لارکان کی خدمت میں پیش کی تھی۔ تفسیر مہماں کی خیری صاحب نے اتنی اور لا جواب تشریح و توضیح فرمائی ہے کہ باذوق قاری اس کے مطالعے کے بعد شعش کراٹھے گا۔ یہ کام سورہ مریم تک ہی پہنچا تھا کہ حکمِ اجل آپنچا۔ خیری صاحب نے اس میں جو اسلوب اختیار فرمایا ہے وہ آج کی اردو سے لگانہیں کھاتا۔ جگہ جگہ فارسی آمیز تر اکیب، ادق الفاظ اور اور مشکل اصطلاحات موجود ہیں جو ظاہر ہے عام بلکہ کم پڑھے لکھے لوگوں کے بس کی چیزیں۔ اس کے علاوہ ان کے پورے اسلوب میں تصوف کا گہرائیک چھایا ہوا ہے۔ اس کا اسلوب دیکھ کر کپتان صاحب نے خیری صاحب سے اس میں تسلیم کی گزارش کی تھی تو انہوں نے فرمایا کہ یہ میرا کام پڑھے لکھے لوگوں کے لیے ہے عام لوگوں کے لیے نہیں۔ بہر حال انہوں نے تسلیم کی اجازت دے دی تھی اس لیے کپتان صاحب نے اپنے شیخ طریقت کے اس اہم تصنیفی کارنا مے کو باذوق قارئین کے حلقے تک پہنچانا پناہی و اخلاقی فریضہ سمجھا چنانچہ ان کے ایسا پروپریال قبل ان سطور کے راتم نے حضرت خیری صاحب کے مسودے کی تسلیم و تذہیب کا کام شروع کر دیا۔ تسلیم و تذہیب کے ساتھ کتاب بالکل تیار ہے اور عنقریب قارئین اہل علم کی آنکھوں کا سرمد بنے گی۔ صد افسوس کہ ایسا اہل علم صوفی صرف سورہ مریم تک ہی اپنے علم کے جوہر بکھیر کر خدا کے حضور پہنچ گیا۔ اگر پورے قرآن پر کام ہو جاتا تو ایک بڑا واقع اور علمی کارنامہ ہوتا۔ جب تک ان کا شعلہ زیست نہ بچا وہ ہر گام جماعت اہل سنت کی ترویج و اشاعت کے لیے کوشش رہے اور گھر گھر عشق نبی کی دولت تقسیم کرتے رہے۔ تصنیف و تالیف، وعظ و خطاب، درس و مدریس اور ارشاد وہدایت ہر طریقے سے انہوں نے جماعتی

(بقیہ ص: ۳۱۴ پ)

کی مطلوبہ کتابیں خرید کر ان کے حضور نذر کیں۔ حضرت خیری صاحب ان کے مطالعے سے بہت خوش ہوتے اور کیپٹن صاحب کو ڈھیر ساری دعاؤں سے نوازتے۔

کیپٹن عبدالستار پاگر کر بیان کرتے ہیں کہ میں نے بارہا دیکھا کہ میں نے کسی آیت کریمہ، حدیث نبوی یا دعا میں وغیرہ حضرت خیری صاحب کی بارگاہ میں پیش کیں اور ان کے ترجیح و تشریح کی گزارش کی تو وہ فوراً قلم برداشتہ نہایت عمدہ اور جامع تشریح فرمادیتے۔ کپتان صاحب چوں کہ ان کے مرید خاص تھے ان کا برمائیں برابر آجانا لگا رہتا تھا اس لیے خیری صاحب کی شخصیت کے جملہ پہلوان کے سامنے بالکل آئینہ رہتے۔ حضرت خیری صاحب نے جو کچھ تحریری سر ماہی چھوڑا ہے وہ انہوں نے کپتان صاحب کی فرمائش پر ہی تحریر کیا ہے۔ چنانچہ ایک مرتبہ انہوں نے فرمائش کی کہ حضور! درود شریف پر ایک کتاب لکھ دیں۔ خیری صاحب نے اس خواہش کو قبول فرمایا اور کتاب مرتب فرمادی اور اس کا نام صلّی علیٰ محمد تجویز کیا۔ صلّی علیٰ محمد نام رکھنے میں حضرت خیری صاحب کی حکمت یہ تھی کہ جب یہ کتاب پھپھے گی اور دوکان دار اس کو ڈس پلے میں رکھے گا تو جو کتاب خرید کر پڑھنے والا ہے وہ تو اس کا نام پڑھے گا؛ لیکن جو کتاب نہیں خریدے گا اور نہ پڑھنے کا خواہش مند ہو گا وہ کتاب کا نام ضرور پڑھ لے گا اور اس طرح نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم پر درود شریف پڑھا جائے گا۔

پر درود شریف کے موضوع پر بہت عمدہ اور جامع کتاب ہے اس کتاب میں آپ نے لفظ الامی کی جو تشریح کی ہے وہ پڑھنے سے تعلق رکھتی ہے۔ یہ کتاب عوام و خاص دونوں حقوق میں پسند کی گئی اس کی پسند کا یہ عالم ہے کہ صرف پاکستان میں دولاٹ سے زیادہ شائع ہو کر مفت تقسیم ہو چکی ہے۔ ہندستان اور پاکستان میں تقریباً کثر جگہوں پر دستیاب ہے۔ خصوصاً پاکستان میں یہ کتاب بہت پسند کی گئی اور بعض اہل نظر علمائے پاکستان کی کوششوں سے خصوصاً پیرزادہ حضرت مولانا اقبال احمد فاروقی مدیر اعلیٰ جہان رضا لاہور کے زیر اہتمام نہایت اعلیٰ پیکنے پر شائع ہو کر مفت تقسیم ہو چکی ہے۔

حضرت خیری صاحب کی دوسری کتاب حضور سرکار سیدنا غوث اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے حوالے سے ہے۔ یہ کتاب بھی حضرت موصوف نے کپتان صاحب کی فرمائش پر ہی تحریر فرمائی تھی۔ اس کتاب کی قبولیت کا اندازہ اس سے لگایا جاسکتا ہے کہ جب اس کی تصنیف شروع

# کنز الایمان اور امام احمد رضا

از: مولانا محمد ادریس رضوی

مولانا محمد ادریس رضوی ایم اے (پیدائش: ۲۰ جولائی ۱۹۵۸ء) جماعت اہل سنت کے ایک ذمے دار عالم بخاطر قلم کار، قادر الکلام شاعر و ادیب اور نقاد ہیں۔ شعر و خن، نقد و نظر، تحقیق و تصنیف ان کے قلم رو میں شامل ہے۔ وہ شروع نظم ہر دو میدانوں میں اپنی کامیابی کا جھنڈا نصب کر چکے ہیں۔ آپ نے دارالعلوم حیدریہ معینیہ سیوان بہار سے حفظ کی سند حاصل کی، جامعہ غازیہ سیدالعلوم بہراج شریف سے قرأت و تجوید کی تکمیل کی، بہار عربی فارسی بورڈ سے استانیہ، فوکانیہ، مولوی کا امتحان پاس کیا اور میسور یونیورسٹی کرناٹک سے ایم اے کی ڈگری حاصل کی۔ فی الحال ایک طویل زمانے سے پتھری پل کلیان کی جامع مسجد میں امامت و خطابت کا منصب سنبھالے ہوئے ہیں اور ساتھ ہی تحریر قلم کا جادو جگار ہے ہیں۔ ان کی متعدد شعری و نثر تصنیفی طبع ہو کر مصطفیٰ شہود پر آچکی ہیں۔ آپ سہ ماہی جریدہ ”المختار“ (کلیان) کے ایڈیٹر بھی ہیں۔ آپ نے اب تک مختلف موضوعات پر پچاہ سے زائد تحقیقی و تقدیمی مقالات تحریر کیے ہیں، درجنہ سے زائد کتابوں پر تبصرے لکھے ہیں اور چند کتابوں کو اپنی گروہ قدر ترقاریٹ سے اعتماد رجistra ہے۔ آپ کی مطبوعہ صافیت میں (۱) مہتاب رسالت کی جلوہ ریزیاں (۱۹۹۰ء) (۲) نغمات بخشش (تصامین کا مجموعہ) (۳) وسیلہ بخشش (حمد و مناجات کا مجموعہ) (۴) سبیل بخشش (تصامین کا مجموعہ) (۵) کنز الایمان اپنے مفسرین کی نظر میں (۶) کنز الایمان اور امام احمد رضا (۷) کلام راہی اور صنائع وبدائع، کا نام پیش کیا جا سکتا ہے جن میں پہلی اور پانچویں کتاب کا انگریزی ترجمہ بھی شائع ہو چکا ہے۔ غیر مطبوعہ کتابوں میں (۸) گلبرگہ سے حیدر آباد تک (۹) دیوان رضوی (۱۰) گلستان رضا (۱۱) تخلیقات قلم (۱۲) کتابوں کے صوری و معنوی اثرات، ہیں۔ دو کتابیں (۱۳) امام احمد رضا کے مبلغین (۱۴) کربلا کوائز زیر ترتیب ہیں۔ ماہ نامہ سنی دعوت اسلامی کے قارئین کی معلومات کے لیے مخصوص کالم ”رسویات“ میں مولانا محمد ادریس رضوی کی کتاب ”کنز الایمان اور امام احمد رضا“ کے مشمولات کو قطع وار پیش کیا جا رہا ہے۔ موصوف کا پتہ ہے: مولانا محمد ادریس رضوی، سنی جامع مسجد، پتھری پل، کلیان (ایسٹ) پن ( توفیق الحسن برکاتی ) کو ۰۹۸۶۹۷۸۱۵۶۶ فون نمبر ۰۴۲۱۳۰۶

کنز الایمان کے مترجم امام احمد رضا قدس سرہ کا خاندانی پس منظر

سوال (۱) کنز الایمان کے مترجم امام احمد رضا کا خاندان قढھار سے بھرت کر کے ہندوستان کے کس شہر میں قیام پذیر ہوا؟

جواب۔ لا ہور میں۔

سوال (۲) کنز الایمان کے مترجم امام احمد رضا کے خاندان نے لاہور کے بعد ہندوستان کے کس شہر میں سکونت اختیار کی؟

جواب۔ دہلی میں۔

سوال (۳) کنز الایمان کے مترجم امام احمد رضا کے خاندان کے اس فرد کا نام بتائیے جو ہندوستان میں شش ہزاری عہدے پر فائز تھے؟

جواب۔ حضرت سعید اللہ خاں۔

سوال (۴) حضرت سعید اللہ خاں کس خطاب سے پکارے جاتے تھے؟

جواب۔ ”شجاعت جنگ“ کے خطاب سے۔

سوال (۵) حضرت سعید اللہ خاں کے صاحبزادے کا نام بتائیے؟

جواب۔ سعادت یار خاں

سوال (۶) سعادت یار خاں کے کتنے بڑے کے تھے؟ جواب: تین بڑے تھے

سوال (۷) تینوں بڑوں کے نام بتائیے؟

جواب۔ (۱) عظیم خاں (۲) معظم خاں (۳) مکرم خاں

سوال (۸) کنز الایمان کے مترجم امام احمد رضا کے خاندان کے کس

بزرگ نے سب سے پہلے بریلی شریف میں سکونت اختیار کی؟

جواب۔ حضرت اعظم خاں نے۔

سوال (۹) حضرت اعظم خاں علیہ الرحمہ نے کیا دنیا ترک کر دی تھی؟

جواب۔ جی ہاں! آپ نے دنیا ترک کر کے خالص زہد کا راستہ اختیار

فرمایا تھا۔

سوال (۱۰) حضرت اعظم خاں کے صاحبزادے کا نام بتائیے؟

زوج سے تولد ہونے والے صاحبزادے کا نام بتائیے؟

جواب۔ رئیس الاقریاء مولانا مفتی نقی علی خاں صاحب

سوال (۲۲) رئیس الاقریاء مولانا مفتی نقی علی خاں صاحب کا سال ولادت بتائے؟

جواب۔ رب جمادی ۱۲۳۶ھ

سوال (۲۳) رئیس الاقریاء مولانا نقی علی خاں صاحب نے تعلیم کس سے حاصل کی؟

جواب۔ اپنے والد ماجد مولانا رضا علی خاں صاحب سے۔

سوال (۲۴) رئیس الاقریاء مولانا نقی علی خاں صاحب کی کتاب ”اصلاح ذات الیں“، کس سن بھری میں شائع ہوئی؟

جواب۔ رب شعبان ۱۲۹۳ھ میں۔

سوال (۲۵) رئیس الاقریاء مولانا نقی علی خاں صاحب کی کتنی اصناف ہیں؟

جواب۔ ملک العلماء علامہ ظفر الدین بہاری نے ”حیات اعلیٰ حضرت“ میں آپ کی پندرہ کتابوں کے نام لکھنے کے بعد تحریر فرمایا ہے کہ آپ کی اور بھی اصناف ہیں جو بستوں میں ملتی ہیں مگر منظر (۱)

کنز الایمان کے مترجم امام احمد رضا قدس سرہ کا سوانحی خاکہ

سوال (۲۶) کنز الایمان کے مترجم کا نام بتائیے؟

جواب۔ اعلیٰ حضرت امام احمد رضا خان (رحمۃ اللہ علیہ)

سوال (۲۷) کنز الایمان کے مترجم کی پیدائش ارشاد انگریز ۱۲۷۳ھ میں ہوئی۔ عیسوی تاریخ اور ماہ و سن دون وقت اور ہندی سن بھی بتائیے؟

جواب۔ ۱۱ رب جمادی ۱۸۵۶ء سنہ بنی (سینچر) بوقت طہر جیجھ سدری ۱۹۱۳ء سببست

سوال (۲۸) کنز الایمان کے مترجم کا نام ”احمد رضا“ کس نے رکھا؟

جواب۔ آپ کے داد مولانا رضا علی خاں نے (متوفی ۱۲۸۲ھ / ۱۸۲۵ء)

سوال (۲۹) کنز الایمان کے مترجم امام احمد رضا (رحمۃ اللہ علیہ) کا تاریخی نام بتائیے؟

جواب۔ المختار (۱۲۷۲ھ)

سوال (۳۰) کنز الایمان کے مترجم امام احمد رضا کی ولادت کے وقت

آفتاب کس منزل میں تھا؟

جواب۔ منزل ”غفر“ میں

سوال (۳۱) کنز الایمان کے مترجم امام احمد رضا نے اپنا سن ولادت قرآن پاک کی کس آیہ سے استخراج فرمایا؟

جواب۔ جناب حافظ محمد کاظم علی خاں صاحب۔

سوال (۱۱) جناب حافظ محمد کاظم علی خاں صاحب کس عہدے پر کہاں فائز تھے؟

جواب۔ جناب حافظ محمد کاظم علی خاں صاحب تحصیلدار کے عہدے پر بدایوں میں فائز تھے۔

سوال (۱۲) تحصیلدار کا عہدہ آج کل کے کس عہدے کے قائم مقام تھا؟

جواب۔ تحصیلدار کا عہدہ آج کل کے ٹکٹر کے عہدے کے قائم مقام تھا۔

سوال (۱۳) جناب حافظ محمد کاظم علی خاں صاحب کے پاس کتنے گاؤں جا گیر میں تھے؟

جواب۔ جناب حافظ محمد کاظم علی خاں صاحب کے پاس آٹھ (۸) گاؤں جا گیر میں تھے۔

سوال (۱۴) جناب حافظ محمد کاظم علی خاں صاحب کے صاحبزادے کا نام بتائیے؟

جواب۔ حضرت مولانا مفتی رضا علی خاں۔

سوال (۱۵) حضرت مولانا مفتی رضا علی خاں صاحب علیہ الرحمہ کا سال ولادت بتائیے؟

جواب۔ ۱۲۲۴ھ

سوال (۱۶) حضرت مولانا مفتی رضا علی خاں صاحب علیہ الرحمہ کے القابات بتائیے؟

جواب۔ قدوة الاصلین، زبدۃ الکملین، قطب الوقت، عالم علم ربانی، مطلع العلوم، مجمع الفہوم۔

سوال (۱۷) حضرت مولانا رضا علی خاں صاحب علیہ الرحمہ نے کس شہر میں دینی تعلیم حاصل کی؟

جواب۔ شہر ”ٹونک“ میں

سوال (۱۸) کتنے سال کی عمر میں آپ نے سند فراگت حاصل کی تھی؟

جواب۔ باپیں (۲۲) کی عمر میں۔

سوال (۱۹) حضرت مولانا رضا علی خاں صاحب علیہ الرحمہ کو کن علوم میں مہارت تام حاصل تھی؟

جواب۔ فقہ و تصوّف میں۔

سوال (۲۰) حضرت مولانا رضا علی خاں صاحب علیہ الرحمہ کی تاریخ رحلت بتائیے؟

جواب۔ ۲ رب جمادی الاولی ۱۲۸۶ھ۔

سوال (۲۱) حضرت مولانا رضا علی خاں صاحب علیہ الرحمہ کی پہلی

- جواب۔ فن ”خو“ میں۔
- سوال (۲۵) کنز الایمان کے مترجم امام احمد رضا نے ”حدایت الخو“ کی شرح کس زبان میں لکھی؟
- جواب۔ عربی زبان میں۔
- سوال (۲۶) کنز الایمان کے مترجم کی سب سے پہلی تصنیف کا نام بتائیے؟
- جواب۔ شرح حدایت الخو۔
- سوال (۲۷) کنز الایمان کے مترجم امام احمد رضا نے کتنے سال کی عمر میں ”مسلم الثبوت“ پڑھا شیئے کھا؟
- جواب۔ دس سال کی عمر میں (۸)
- سوال (۲۸) مسلم الثبوت کس فن میں ہے؟
- جواب۔ اصول فقہ میں۔
- سوال (۲۹) ”مسلم الثبوت“ کے مصنف کا نام بتائیے؟
- جواب۔ حضرت مولانا محب اللہ بہاری۔
- سوال (۵۰) کنز الایمان کے مترجم کی دستارِ فضیلت کی تاریخ و مادہ سال تحریر کیجئے؟
- جواب۔ ۱۴ شعبان ۱۲۸۶ھ مطابق ۱۸۲۹ءیا ۱۸۷۰ء (۹)
- سوال (۵۱) کنز الایمان کے مترجم کی جب فراغت ہوئی تو اس وقت آپ کی عمر کتنے سال کی تھی؟
- جواب۔ ۱۳ اسال، ۱۰ اسماہ، چار دن کی (۱۰)
- سوال (۵۲) کنز الایمان کے مترجم امام احمد رضا کی دستارِ فضیلت کے وقت آپ کے دادا مولا نارضا علی خان حیات سے تھے یا نہیں؟
- جواب۔ نہیں
- سوال (۵۳) کنز الایمان کے مترجم کے دادا کا انتقال کس سن میں ہوا؟
- جواب۔ ۱۴ شعبان ۱۲۸۵ھ مطابق ۱۸۲۵ء میں۔
- سوال (۵۴) کنز الایمان کے مترجم کی شادی کس سن میں ہوئی؟
- جواب۔ ۱۲۹۱ھ مطابق ۱۸۷۲ء میں۔
- سوال (۵۵) کنز الایمان کے مترجم امام احمد رضا کی زوجہ محترمہ کا نام بتائیے؟
- جواب۔ ارشاد بیگم (بنت جناب شیخ فضل حسین رام پور) (۱۱)
- سوال (۵۶) کنز الایمان کے مترجم امام احمد رضا کی کتنی اولادیں تھیں؟
- جواب۔ سات (۷)
- سوال (۵۷) پہلی اولاد کا نام بتائیے؟
- جواب۔ حامد رضا خاں (متولد ۱۲۹۲ھ / ۱۸۷۵ء)
- جواب۔ اولیٰ کتب فی قلوبِہمُ الایمان وَأَيْدِہمُ بِرُوحِ مُنْهَى سے۔
- سوال (۳۲) مذکورہ آیت کا ترجمہ بتائیے؟
- جواب۔ یہ ہیں جن کے دلوں میں اللہ نے ایمان نقش فرمادیا اور انی طرف کی روح سے ان کی مدد کی (۲)
- سوال (۳۳) مذکورہ آیت کے اعداد کتنے ہوتے ہیں؟
- جواب۔ ۱۲۷۲
- سوال (۳۴) کنز الایمان کے مترجم امام احمد رضا اپنے گھر میں کس نام سے پکارے جاتے تھے؟
- جواب۔ ”امن میاں“ کے نام سے (۳)
- سوال (۳۵) کنز الایمان کے مترجم امام احمد رضا کے والدین کیس الائیاء مولانا نقی علی خان کتنے گاؤں کے زمیندار تھے؟
- جواب۔ سات (۷) گاؤں کے (۲)
- سوال (۳۶) کنز الایمان کے مترجم کی ماں کا نام بتائیے؟
- جواب۔ حسینی خانم
- سوال (۳۷) کنز الایمان کے مترجم امام احمد رضا کے نانا کا نام بتائیے؟
- جواب۔ اسفندیار بیگ (۵)
- سوال (۳۸) کنز الایمان کے مترجم کتنے بھائی بہن تھے؟
- جواب۔ تین بھائی اور تین بہن۔
- سوال (۳۹) تینوں بھائی کے نام بتائیے؟
- جواب۔ (۱) احمد رضا (۲) حسن رضا (۳) محمد رضا
- سوال (۴۰) تینوں بہنوں کے نام بتائیے؟
- جواب۔ (۱) حجاب بیگم (۲) احمدی بیگم (۳) محمدی بیگم (۶)
- سوال (۴۱) کنز الایمان کے مترجم نے کتنے سال کی عمر میں قرآن شریف ناظرہ ختم کیا؟
- جواب۔ چار سال کی عمر میں
- سوال (۴۲) کنز الایمان کے مترجم امام احمد رضا نے کتنے سال کی عمر میں ریچ الاؤل شریف کے موقع پر پونے دو گھنٹے تقریر فرمائی؟
- جواب۔ چھ سال کی عمر میں (۷)
- سوال (۴۳) کنز الایمان کے مترجم امام احمد رضا نے کتنی عمر میں درسی کتاب ”حدایت الخو“ کی شرح تصنیف فرمائی؟
- جواب۔ آٹھ سال کی عمر میں۔
- سوال (۴۴) ”حدایت الخو“ کس فن میں ہے؟

جواب۔ یہ کہ ایک پہلی نکل گیا اور یہ اُنٹ گیا جس میں آپ کے والد محترم حضرت مولانا نقی علی خاں کا کوہا اُتر گیا تھا۔

سوال (۲۷) کنز الایمان کے مترجم امام احمد رضا کے اس سفر میں آپ کے والد ماجد بھی بیعت ہوئے تھے، بتائیے پیر و مرشد نے پہلے آپ کو بیعت کیا یا آپ کے والد ماجد کو؟

جواب۔ پیر و مرشد نے پہلے آپ کو بیعت کیا۔

سوال (۲۸) کنز الایمان کے مترجم امام احمد رضا جب بیعت ہوئے تو اس وقت آپ کے پیر و مرشد کی عمر کتنے سال کی تھی؟

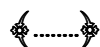
جواب۔ اسی سال سے زیادہ تھی (۱۹)

سوال (۲۹) آپ کے پیر و مرشد کا انتقال کس سن میں ہوا؟

جواب۔ ۱۴۲۹ھ (۱۸۸۰ء میں)۔

سوال (۳۰) کنز الایمان کے مترجم کے والد محترم مولانا مفتی نقی علی خاں کا انتقال کس سن میں ہوا؟

جواب۔ ۱۴۲۹ھ (۱۸۸۰ء میں)۔



#### (صفحہ: ۲۷ کا باقیہ)

محاذ کو مضبوط سے مضبوط بنانے کی کوشش کی اور اس میں بہت حد تک کامیابی ان کے لئے کام بار بنتی رہی۔

حضرت خیری صاحب ایک عظیم المرتب عالم دین، بالکمال صوفی، قادر الکلام شاعر، لائق افخار عاشق رسول اور عظیم مصنف و فخر قرآن تھے۔ ان کی علمی، قسمی، تبلیغی اور علمی خدمات ایوان تاریخ میں ہمیشہ جگہ گاتی رہیں گی اور حضرت خیری صاحب کی شخصیت ہمیشہ تابندہ رہے گی۔ آسمان علم و فضل کا یہ درخشندہ ستارہ ۲۲۵ مطابق ۱۴۲۵ھ مطابق ۱۵ اپریل ۲۰۰۲ء کو جمعرات کے دن اکابر سال کی عمر میں دنیا کی نگاہوں سے اوچھل ہو گیا۔ رنگون کے ”لیسیریم“ نامی مقام پر جہاں رنگون کی سب سے بڑی درگاہ ہے اور یہاں پانچ بزرگان دین کے مزارات بھی ہیں۔ ان بزرگوں کے جلو میں حضرت خیری صاحب علیہ الرحمہ کو دوسرے دن بعد نماز جمعہ ٹھیک تین بجے پیورید خاک کر دیا گیا۔

اللہ تعالیٰ ان کی قبر اور پر رحمت و نور کی بارش بر سارے اور ہمیں ان کا صدقہ عطا فرمائے آمین بجاه النبی الکریم۔



سوال (۵۸) دوسری اولاد کا نام لکھئے؟

جواب۔ مصطفائی بیگم

سوال (۵۹) تیسرا اولاد کا نام تحریر کیجئے؟

جواب۔ کنیز حسن (عرف بمحفلی بیگم)

سوال (۶۰) چوتھی اولاد کا نام قم کیجئے؟

جواب۔ کنیز حسین (عرف بمحفلی بیگم)

سوال (۶۱) پانچویں اولاد کا نام کیا تھا؟

جواب۔ کنیز حسین (عرف چھوٹی بیگم)

سوال (۶۲) چھٹی اولاد کا نام نامی اسم گرامی بتائیے؟

جواب۔ مصطفیٰ رضا خاں (مفتي اعظم ہند، متولد ۲۲ ذي الحجه ۱۳۱۰ھ، ۷ جولائی ۱۸۹۳ء بروز جمعہ، ۱۲)

سوال (۶۳) ساتویں اولاد کا نام بتائیے؟

جواب۔ مرتضائی بیگم (چھوٹی بتو) (۱۳)

سوال (۶۴) کنز الایمان کے مترجم کس سن عیسوی میں بیعت ہوئے؟

جواب۔ ۵ ربیع الاول ۱۴۲۹ھ (۱۳) ۷ ائمہ میں (۱۵)

سوال (۶۵) مذکورہ روایت میں اختلاف بھی ہے؟

جواب۔ جی ہاں، انگریزی سن میں اختلاف پایا جاتا ہے۔

سوال (۶۶) انگریزی سن میں کیا اختلاف ہے واضح کیجئے؟

جواب۔ عبدالحکیم اختر شاہ بہمان پوری نے ۷۸۱ء بتایا ہے (۱۶)

سوال (۶۷) کنز الایمان کے مترجم امام احمد رضا کے پیر و مرشد کا نام بتائیے؟

جواب۔ سیدنا شاہ آلبی رسول احمدی میاں رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ۔

سوال (۶۸) کنز الایمان کے مترجم امام احمد رضا کس عالم دین کے مشورے پر مارہہ شریف بیعت ہونے گئے تھے؟

جواب۔ تاج الفحول مولا ن عبد القادر بدایونی کے مشورے پر (۱۷)

سوال (۶۹) کنز الایمان کے مترجم امام احمد رضا جب بیعت ہونے کے لیے مارہہ تشریف لے گئے تو ان کے ہمراہ کتنے لوگ تھے؟

جواب۔ دو لوگ تھے۔

سوال (۷۰) وہ شخصیتیں کون کون تھیں؟

جواب۔ (۱) مولا ن عبد القادر بدایونی (۲) مولا نقی علی خاں (۱۸)

سوال (۷۱) کنز الایمان کے مترجم امام احمد رضا جب بیعت ہونے کے لیے مارہہ گئے تو اسٹیشن سے اتر کر کیلے سے جاتے ہوئے راستے میں کیا حادثہ پیش آیا تھا؟

# دعوت و تبلیغ کے بغیر چارہ نہیں

فریضہ دعوت و تبلیغ کی ادائیگی کے بغیر نہیں اپنے دعوی مسلمانی پر نظر ثانی کرنا ہوگی

پیش کش: نجیب اللہ نوری

نگاہ معلوم کرنے کی کوشش نہ کی تو یقیناً وہ اس کو گمراہیوں کی تاریکیوں میں بھکلتا چھوڑ دے گا اور اس بات کا لاحاظہ کرے گا کہ وہ میرا منکر نہیں بلکہ میرا منانے والا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ مومن کو اس امر کی تلقین کی گئی ہے کہ ایمان لانے اور ہدایت پالیں کے بعد بھی اپنے قلب و نظر کو کچھ روی سے مامون نہ سمجھے اور ہر وقت اللہ تعالیٰ سے دعا کرتا رہے کہ خدا یا! میرے سامنے سے ہدایت کی روشنی گل نہ ہونے پائے۔ **رَبَّا لَا تُزِغْ قُلُوبَنَا بَعْدَ اذْهَدْنَا** (آل عمران۔ ۸)

## دعوت و تبلیغ مشکلات ہی میں ہوتی ہے

حالات بہر حال اپنا ایک وزن رکھتے ہیں اور انسان کے فکر و عمل پر لازماً اثر انداز ہوتے ہیں اس لیے عقل یہ کس طرح تسلیم کر لے کہ دعوت حق کے سلسلے میں وہ کسی اعتنا کے قبل ہیں ہی نہیں؟ بلاشبہ یہ ایک صحیح اور معقول بات ہے اور اس کی صحت سے انکار نہیں کیا جاسکتا لیکن یہ کوئی کہتا ہے کہ حالات کا دعوت حق کی جدوجہد پر اثر بالکل پڑتا ہی نہیں؟ بات دراصل یہ ہے کہ حالات کی ناسازگاریاں اس جدوجہد کو متوڑی یا منسوخ نہیں کر سکتیں۔ اب رہایہ سوال کہ پھر وہ اس جدوجہد پر کس حیثیت سے اثر انداز ہوتی ہیں؟ تو اس کا جواب یہ ہے کہ وہ حقیقی ہی زیادہ سخت و شدید ہوتی ہیں اس جدوجہد کو اتنا ہی زیادہ ضروری بنا دیتی ہیں۔ یہ جواب نقل اور عقل دونوں ہی کا ہے۔

(۱) چنانچہ ہم دیکھتے ہیں کہ ہر ہبی عموماً ایسے ہی وقت میں اس کام پر مامور کیا جاتا تھا جب کہ حق کی روشنی اس زمین سے بالکل ہی مفقوود ہو چکی ہوتی تھی اور کفر و مادیت کے گھٹاٹوپ اندھیرے اس کی دعوت کا امکان کامیابی دور دو تک بھی کہیں نظر نہ آتا تھا۔ یہ اس بات کا ثبوت ہے کہ یہ جدوجہد ایسے ہی ماحول سے زیادہ manus ہے اور حق تعالیٰ کی مرضی اسی بات میں ہے کہ اس طرح کے تاریک حالات میں صداقت کا چراغ ضرور جلا یا جائے اور اس کے بندے اس کے دین کے لیے جو کچھ کر سکتے ہوں اس سے دریغ نہ کریں اور یہ غالباً اس کے لیے اس کی رأفت و رحمت کو اس گھری تاریکی کا اور بڑھ جانا گوارا نہیں رہ جاتا۔

(۲) ٹھیک یہی بات عقل بھی کہتی ہے۔ وہ کہتی ہے کہ جب اللہ کا

## نگاہ مسلم کی بے بصیرتی

اللہ تعالیٰ کی ہدایت بخشی کا معاملہ بھی عجیب شان رکھتا ہے۔ ایک ہی چیز ہوتی ہے جس سے کسی کے سامنے ہدایت کے دروازے کھل جاتے ہیں اور وہ حقیقت کو پالیتا ہے مگر وہی چیز دوسروں کے لیے خلاف کا پیام بن جاتی ہے اور وہ اس کے باعث راہ راست سے اور دور ہو جاتے ہیں۔ اس معاملے کی بنیاد اللہ تعالیٰ کے اس قانون عدل پر ہے کہ جو حق کی پچھی طلب رکھتا ہے اس کے سامنے اس کی راہ ہکوئی جانی سے اور جو حق سے بے اعتنائی بر تباہ ہے اس کے سامنے اس کی تجھی بھی نہیں چھکتی۔

ٹھیک اسی طرح جس طرح کی سورج کی کرنیں بینائی والوں کے لیے پوری دنیا کو روشن کر دیتی ہیں مگر الاؤں اور چمگادرؤں کی نگاہیں اپنے جملی شخص کی بنا پر ان کے فیضان سے کوئی فائدہ نہیں اٹھا پاتیں۔ چنانچہ قرآن نے اپنی صفت جہاں یہ بتائی ہے کہ میں لوگوں کے لیے مشعل ہدایت ہوں وہیں یہ بھی کہا ہے کہ میں بہنوں کے لیے گراہی کا ذریعہ بھی ہوں۔ (یضل به کثیرا و پھدی بہ کثیرا)۔ اس کے قول میں اسی قانون ہدایت کی طرف اشارہ ہے۔ کہنے کا مطلب یہ ہے کہ وہ راہ راست اسی شخص کو دکھاتا ہے جو دیکھنا چاہے اور اسی وقت دکھاتا ہے جب دیکھنے کی اسے حقیقی آرزو ہو لیکن جو اپنی آنکھیں بند ہی کر رکھتا ہے تو اسے زبردستی دھیل کر اس راہ پر ڈال نہیں دیا جاتا بلکہ اس کے ہر کس ہوتا یہ ہے کہ اس بے اعتنائی کے رد عمل میں وہ اس سے کچھ اور دور جا پڑتا ہے۔

## صرف کلمہ پڑھ لینا ہی کافی نہیں

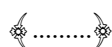
یہ نہ سمجھنا چاہیے کہ یہ قانون صرف کفار ہی کے لیے ہے اور مومن چوں کہ اس پر ایمان لا پچے ہیں اس لیے اب وہ قانون کے دائرة نفاذ سے باہر ہیں، نہیں بلکہ یہ کافر اور مومن سب کے لیے عام ہے۔ ایک مومن بھی قرآن پر ایمان رکھنے کے باوجود زندگی کے مختلف معاملات میں اس سے کسب ہدایت اسی وقت کر سکتا ہے جب وہ پورے اخلاص کے ساتھ اس کی خواہش اور کوشش بھی کرے ورنہ جس وقت بھی اور زندگی کے جن معاملات میں بھی اس نے اس سے رہنمائی کی خواہش نہ کی اور غیر مشروط طور پر اس کی پیروی کرنے کی اور اس غرض سے اس کا زاویہ

قبول بھی کر لیا تو پھر جب چاہا اس کو اپنے پروگرام سے خارج کر دیا۔ اس کے عکس ایک شخص کے مسلمان ہونے کے معنی ہی یہ ہیں کہ اس نے اس دین کی اقامت کے لیے اپنے کو وقف کر دیا ہے۔

### ایمان لانے کا فطری تقاضا

اللہ پر ایمان لانے اور حق سے محبت کرنے کا فطری مطالبہ ہی یہ ہے کہ جو چیزیں خدا کو محبوب ہوں اور جو باقی حق ہوں انسان ان کو خود بھی اپنائے اور انہیں کو اپنے گرد و پیش بھی زندہ اور کافر ماد لیکھنے کا دل سے آرزو مند ہو اور انہیں کار فرما بنا دینے کے لیے یہم دم کوشش رہے۔ اسی طرح ہر اس چیز کو مٹا دینے کے لیے بے قرار اور مصروف تک و تاز نظر آئے جو خدا کو ناپسند اور خلاف حق ہوں چنانچہ اور نی صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشادات سے یہ حقیقت بالکل واضح کی جا سکتی ہے کہ جس طرح آگ اور پانی کا اتحاد ممکن نہیں اسی طرح ایمان اور مُنکرات میں مصالحت ممکن نہیں۔ لہذا مُنکرات کو مٹانے اور ان کی بُجگہ معرفات کو قائم کرنے کی جدوجہد اقامتِ دین کی جدوجہد ہی کا دوسرا نام ہے، اسلام سے علاحدہ اور اس پر زائد کوئی چیز نہیں ہے بلکہ اس کی اصل روح اور اس کی حرکتِ قلب ہے۔

کیا دعوت ترک کر دینے کا مقصید اسلام سے دست برداری ہے؟ اگر یہ تصور نہیں کیا جاسکتا کہ کوئی جاندار زندہ تو ہو گر اس کے قلب میں حرکت نہ ہو تو اسی طرح یہ بھی تصور نہیں کیا جاسکتا کہ ایک شخص ہوتے مومن گر اقامتِ حق کی تڑپ سے اس کے دل و دماغ خالی ہوں اور عملی جد و جدوجہد سے اس کے دست و بازو یکسرنا آشنا۔ اس تڑپ سے خالی اور اس جد و جدوجہد سے نآشنا ہونا کوئی معمولی بات نہیں ہے بلکہ اس کا مطلب دراصل اپنے مقصیدِ حیات ہی سے کنارہ کش ہو جانے کے ہیں جس کے بعد ظاہر ہے کہ مسلمان کا وجود ہی بے معنی ہو جاتا ہے چنانچہ اہل کتاب کے متعلق جنہوں نے کہ اپنے اس مقصیدِ زندگی کو فرموش کر رکھا تھا، قرآن نے صاف صاف کہہ دیا تھا کہ جب تم تورات اور انجیل کو قائم نہ کر تھم کسی اصل پر نہیں ہوا تو تمہارا ملی وجود ایک وجود ہو ہوم کے سوا کچھ نہیں۔ (لستم علیٰ شئی حتیٰ تقيموا التوراة والإنجيل وما انزل اليكم من ربكم) اس لیے یہ کہنا کہ اس زمانے میں اقامتِ دین ناممکن ہے گویا یہ کہنا کہ اس زمانے میں مسلمان ہونا ممکن نہیں ہے اور حالات اور زمانے کی ناسازگاری کے پیش نظر اقامتِ دین کی جدوجہد کو ترک کرنے کے معنی یہ ہیں کہ خود اسلام ہی سے دست بردار ہو جانے کو بھی غلط نہ سمجھا جائے۔ (ماخوذ: فریضہ اقامتِ دین، ص ۸۱، ۸۲، ۸۳، ۸۴)



دین نوع انسانی کے لیے ہدایت اور روشنی ہے تو جس جگہ کا انسان جتنا زیادہ گمراہی اور تیریگی کا شکار ہوگا اس جگہ اس ہدایت اور روشنی کی ضرورت بھی اتنی ہی زیادہ ہوگی۔ دعوتِ حق کے لیے سخت و شدید ناسازگاریوں کے معنی یہ ہیں کہ حق سے بے اعتنائی اور دوری حد سے آگے بڑھ چکی ہے اور لوگ انہیں سے محبت کرنے لگے ہیں اس لیے ان ناسازگاریوں کا واقعی تقاضا صرف یہی ہوگا کہ جو لوگ انسانیت کو نوحق دکھانے پر مامور ہیں وہ خاموشی کو اپنے اوپر حرام کر لیں اور اوپرچی تی آواز میں انہیں اپنا بیغام سنائیں جو بلاکست کی راہ پر انہا حصہ بھاگے چلے جائے ہیں۔ اگر دوسری طرف کے حالات میں ان کے لیے کچھ بہل انگاری کی گنجائش مان بھی لی جائے تو کم ازکم اس طرح کی غیر معمولی حق بیزاری کی حالت میں ایسی کوئی گنجائش قطعی نہیں مانی جاسکتی۔ حفظانِ حلت کا کوئی محکم اگر وبا پھوٹ پڑنے پر بھی خواب خرگوش سے نہ جاگے تو اس کی فرض شناسی کی دادکوں دے سکتا ہے؟

### مسلمان ہونے کے معنی کیا؟

عقل اور نقل دونوں کے اس متفقہ جواب کے بعد یہ تسلیم کرنا پڑے گا کہ جس زمانے میں لوگ حق سے جتنا ہی زیادہ بے گانہ ہوں، دہریت اور مادیت کی بُختی ہی زیادہ گرم بازاری ہو، طاغوت کی حکمرانی بُختی ہی زیادہ وسیع، ہمہ گیر اور پاسیدار ہو تو حق کے علم برداروں پر دین اللہ کی اقامت کا فریضہ اتنا ہی زیادہ اہم اور ضروری ہو جاتا ہے اس لیے اگر موجودہ حالات کے بارے میں یہ اندازہ صحیح ہے کہ اس وقت دنیا حق سے بری طرح تنفس اور برگشتہ ہو رہی ہے اور اسے اس کا نام سننا بھی گوارا نہیں تو یہ صورت حال اقامتِ دین کی جدوجہد میں کسی رعایت کی موجب بالکل نہیں ہوتی بلکہ یہ مطالباً اس بات کا کرتی ہے کہ اس ممکن کو معمولی سے زیادہ جوش، سرگرمی اور انہاک سے انجام دیا جائے۔

ایک اور پہلو سے دیکھیے تو معاملے کی اہمیت اور بھی آگے بڑھی ہوئی معلوم ہو گی یعنی بات صرف اتنی ہی رہ جائے گی کہ اقامتِ دین کی جدوجہد امکان و عدم امکان کی بحث سے بالاتر ہے اور اس کو ہر وقت، ہر ماحول اور ہر حالت میں جاری رکھنا چاہیے بلکہ اس حد کو پہنچ جائے گی کہ اگر حالات کے اندازے اس جدوجہد کی ناکامی کا لقین دلار ہے ہو جتی کہ بالفرض اگر کوئی اپنی آنکھوں سے نوٹھہ الہی میں اس ناکامی کو مقدور دیکھ لے تو بھی اس کے لیے اس میں لگر ہے بغیر چارہ نہیں کیوں کہ یہ دنیا کی عام تحریکوں اور اسکیمیں جیسی کوئی تحریک اور اسکیم نہیں ہے کہ اگر اس کی کامیابی کے ذرائع متفقہ اور امکانات ناپید نظر آئیں تو ان سے دست کش ہو جانے میں بھی کوئی حرج نہ ہو۔ نہ یہ مسلمانوں کے سرپر کوئی اوپر سے چلکی ہوئی ذمے داری ہے کہ چاہا تو قبول کر لیا اور نہ ٹھکرایا اور اگر

# اوپار کی اہمیت و ہمہ گیریت

## (تاریخ کے جھرونکے سے)

از: مولانا محمد افروز قادری چریا کوٹی

اسلام کے نظام وقف کی اہمیت اور ہمہ گیریت کو اُجادگار کرنے اور مسلمانوں کو اپنے درخششہ مضائقے سے مربوط کرنے کے حوالے سے ذیل کی چند سطریں آپ کی خدمت میں لے کر حاضر ہوں۔

اسلام نے مسلمانوں کو معاشی و معاشرتی ترقی و اٹھان کے لیے جہاں بہت سے طریقوں سے آشنا کیا اُن میں ایک وقف بھی ہے۔ وقف کو اسلام کے امتیازات و خصائص میں شمار کیا گیا ہے اور پھر وقف کی اہمیت و ہمہ گیریت اور اس کی ناگزیر ضرورت سے کوئی دور اندر لیش اور عاقبت شناس ایکار بھی نہیں کر سکتا کیوں کہ اس کی پشت پر صدیوں کی بوجھل شہادتیں موجود ہیں۔ قرآن حکیم میں ہے :

لَنْ تَنَالُوا الْبِرَّ حَتَّىٰ تُنْفِعُوا مِمَّا تُحْبُّونَ (آل عمران: ۹۲، ۹۳)

تم اس وقت تک نیکی نہیں پاسکتے جب تک اپنی محبوں اور پسندیدہ چیز کو اللہ کی راہ میں نہ دے دو۔

یہی آئیت کریمہ دراصل وقف کی بنیاد (Base) ہے جس پر عمل اور اس کا لاحظ ایمانی تقاضہ ہے۔ پیغمبر اسلام صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا ارشاد ہے کہ موت کے ساتھ ہی تمام اعمال منقطع ہو جاتے ہیں صرف تین عمل ایسے ہیں جن کا ثواب پس مرگ بھی برابر ملتا رہتا ہے جن میں ایک صدقہ جاریہ بھی ہے۔ اور یہ 'وقف' صدقہ جاریہ کی بہترین اور اعلیٰ قسم ہے۔ ہم نے اس فرمان پیغمبر علیہ الصلوٰۃ والسلام کو زندگی میں نہ معلوم کئی بار سن اور پڑھا ہوگا لیکن شاید کبھی اس کی گہرائی میں اُتر کر ہم نے اس پر غور فکر کرنے کی سخت گوارانیہیں کی۔

**وقف کی تعریف اور اس کی اہمیت:** شریعت مطہرہ کی اصطلاح میں اپنی کوئی چیز یا اُس کا فائدہ کسی خاص مقصد خیر کے لیے مخصوص کر دینے کو وقف کہا جاتا ہے۔ جس طرح صدقہ کر دینے سے وہ شے آپ کی نہیں رہتی تاہم نیت پر اُس کا ثواب نامہ اعمال میں لکھا جاتا رہتا ہے۔ ٹھیک اسی طرح وقف کی گئی ملکیت کا ثواب بھی باعتبارِ نیت و اخلاص انسان کے نامہ اعمال میں ہمیشہ کے

'وقف' ایک متعدد الجہات (Multidimensional) عمل ہے جس کی برکتیں اسلام کی ابتدائی صدیوں میں تو خوب خوب دیکھنے میں آئیں لیکن جس طرح آج اسلام کے دیگر بہت سے شعبے کسپری کے شکار ہیں اسی طرح نظام وقف کو بھی ہم نے بالکل معطل اور بے دست و پا کر کے اس سے اپنی آنکھیں موند لی ہیں۔ ہم تاریخ عالم کا مطالعہ نہیں کرتے، نہ بھی لیکن کم از کم اپنے گھر کی خبر تو ہمیں ہونی ہی چاہیے۔ یہ سن کر آپ کی گیریت میں انتہا کو پہنچ جائیں گی کہ فرگیوں نے جب ایسٹ انڈیا کمپنی کے ذریعے ہندوستان میں اپنا قدام جمنا چاہا تو ان کے مقاصد کی بازیابی میں (دیگر امور کے ساتھ) جو چیز سب سے بڑی رکاوٹ بن رہی تھی وہ مسلمانوں کا 'نظام وقف' تھا کیوں کہ اُس وقت اہل اسلام کا سارا ادارہ و مرکز وقف ہی کے اور پھر تھا خصوصاً مدارس اسلامیہ کے جملہ لوازمات و اخراجات وقف ہی کے رہیں منت تھے لہذا فرگیوں نے پہلا اقدام یہ کیا کہ اپنی شا طرانہ چال سے وقف کے نظام کو بالکل تربتھ کر کے رکھ دیا اور ساری معافیات ضبط کر لیں جس کا نتیجہ یہ ہوا کہ مدارس کا شیرازہ بکھر کر رہ گیا، طلبہ نان شہینہ کو ترس گئے اور آرباب داش و بینش کی جان کے لالے پڑ گئے۔

یقیناً یہ ایک افسوس کن خبر ہے لیکن اس خبر کا اس سے زیادہ افسوسناک پہلو یہ ہے کہ اُس وقت سے لے کر آج تک پھر ہم نے کبھی وقف کی دوبارہ بحالی (Re-establishment) کی کوئی جدوجہد نہیں کی اور نہ کبھی اس تعلق سے سنجیدہ ہو کر سوچا کہ ہمارا نظام وقف فرگیوں کی آنکھ کا کامٹا کیوں ثابت ہوا تھا!۔ (گوآج بھی ہندوستان کے مختلف صوبوں میں ہزار ہزار کی تعداد میں اوقاف لاوارث پڑے ہوئے ہیں اور حالات کی ستم ظریفی پر ماتم کنائیں ہیں کیوں کہ نہ تو کوئی ان کی فریاد پر کان دھرنے کے لیے تیار ہے اور نہ ہی ان کا حق دلانے کے لیے۔ الامان والخفیظ۔ حقائق آگے آئیں گے ان شاء اللہ)

تگ و دونہ کرنے سے ہو خواہ عقل و دانش کی کمی کے باعث یا کسی جسمانی رکاوٹ کے سبب۔

آپ دیکھیں ناکہ اسی دنیا میں چھوٹے بچے بھی سانس لیتے ہیں اور اسی میں گونگے اور معدور بھی جھیں براہ راست ایک حرف آدا کرنے کی بھی قدرت نہیں ہوتی اور وہ بظاہر قدرت کی بولمنویت کی تعریف کرنے سے قاصر ہوتے ہیں لیکن اس میں بھی اللہ تعالیٰ کی بلاشبہ حکمت و قدرت پوشیدہ ہے۔ اللہ سے کون پوچھے گا مگر ہاں ان سے ضرور پوچھ گھوگھی ہوگی۔

آپ کوپتا ہے کہ مال زندگی گزارنے کے لیے ریڑھ کی ہڈی کی حیثیت رکھتا ہے اسی لیے پروردگارِ عالم نے ان مالوں کے کمانے اور خرچ کرنے کا ایک ضابطہ اور نظام دیا ہے کہ کس طرح انھیں حاصل کرنا ہے اور پھر کس طرح ان میں سے صرف کرنا ہے۔ یہ نظام الہی زندگی و موت ہر موقع پر ہبہ ری کرتا ہے۔ زندگی میں ایک عقل مند آزاد مرد اپنے مال کو شریعت کی حدود میں رہ کر خرید و فروخت، رہن و اجارہ، وصیت وہبہ اور وقف وغیرہ میں لگاتا ہے جب کہ پس مرگ اس کے بچے ہوئے مال کو اس کے اقرباً و رثا پر تقسیم کر دیا جاتا ہے۔ اس طرح اللہ سبحانہ و تعالیٰ کی طرف سے فرض کردہ میراث کی تقسیم ہوتی ہے۔

**ابَأْكُمْ وَابْنَائَكُمْ لَا تَدْرُونَ أَيْهُمْ أَقْرَبُ لَهُمْ نَفْعًا فَرِيْضَةً مِنَ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيًّا حَكِيمًا** (سورہ نہ: ۲۳: ۲۷)۔ تمہارے باپ اور تمہارے بیٹے تمہیں معلوم نہیں کہ فائدہ پہنچانے میں ان میں سے کون تمہارے قریب تر ہے یہ (تقسیم) اللہ کی طرف سے فریضہ (یعنی مقرر) ہے بیشک اللہ خوب جانے والا بڑی حکمت والا ہے۔

دوسری جگہ فرمایا:

**وَمَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ يَدْخُلُهُ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَرُ خَلِدِينَ فِيهَا وَذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ وَمَنْ يَعْصِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ يُدْخِلُهُ نَارًا خَلِدًا فِيهَا وَلَهُ عَذَابٌ مُهِمٌ** (النساء: ۱۳، ۱۴: ۲۷)

اور جو کوئی اللہ اور اس کے رسول (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) کی فرمانبرداری کرے اسے وہ بیشتوں میں داخل فرمائے گا جن کے نیچے نہیں روائیں ہیں ان میں ہمیشہ رہیں گے اور یہ بڑی کامیابی ہے۔ اور

لیے منتقل ہوتا رہتا ہے اور آپ کوپتا ہے کہ اللہ کی بارگاہ میں سب سے زیادہ وہ عمل محبوب ہے جو تسلیل کے ساتھ کیا جائے خواہ تھوڑا ہی کیوں نہ ہو۔ حدیث پاک کی شہادت دیکھیں:

إِنْ أَحَبَ الْأَعْمَالَ إِلَى اللَّهِ مَا دَامَ وَإِنْ قَلَ . (متفق عليه)  
وقف ایک ایسی عبادت ہے جو مسلمانوں کی معاشی و معاشرتی زندگی کو قوت و توانائی عطا کرتی ہے۔ اگر مسلمان اس کو اس کی صحیح روح کے ساتھ جاری و ساری کر لیں تو کوئی وجہ نہیں کہ ان کے معاشی و معاشرتی مسائل حل نہ ہو جائیں۔

وقف کی اسی اہمیت و ضرورت اور اس کے ہمہ جہت فوائد کے پیش نظر مسلمانوں نے اپنے دور عروج میں شہروں اور قصبوں میں سراۓ، مدرسے اور شفاخانے قائم کیے۔ جذامیوں، مجنونوں اور معدوروں کے لیے پناہ گاہیں تعمیر کرائیں علاوہ بریں کھربوں مالیت پر منی وہ املاک وقف کیں جو آج بھی ملت کا ایک بڑا آناش ہیں۔

**فَاذْنُونَ إِسْلَامَ كَيْ هَمَهْ گَيْرِيْتَ**: إسلام اجتماعیت کا دین ہے یہ جہاں فرد کے مطالبات پورے کرتا ہے وہیں کل امت مسلمہ کے مسائل کا جامع حل بھی پیش کرتا ہے۔ اس پر پورے طور پر عمل پیرا ہو کر اہل اسلام دنیا و آخرت میں عزت و سرخوبی حاصل کر سکتے ہیں۔ اسلام ایک ایسا نظام ہے جو اہل ایمان و اسلام کے درمیان تعاقون و تکافل کی ہر اس راہ کو ہمارا کرتا ہے جو ساری بھلائیوں کی جامع اور جملہ اچھائیوں سے مالا مال ہو۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے :

**وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقْوَى وَلَا تَعَاوَنُوا عَلَى الْأَثْمِ وَالْعُدُوَانِ** ۵ (سورہ مائدہ: ۲۵)

اور نیکی اور پرہیز گاری (کے کاموں) پر ایک دوسرے کی مدد کیا کرو اور گناہ اور ظلم (کے کاموں) پر ایک دوسرے کی مدد کرو۔ برادران گرامی! انسانوں کے اندر مختلف قسم کی قوتیں اور صلاحیتیں موجود ہیں ہر کسی کے اندر ایک طرح کا حوصلہ و خروش نہیں ہوتا۔ اعمال جدا ہوتے ہیں، عقولوں میں تفاوت ہوتا ہے اور جدو جہد کے پیمانے مختلف ہوتے ہیں۔ کسی پر اللہ تعالیٰ اپنی رحمت وفضل کے دروازے واکرداریتا ہے تو وہ بے حساب پالیتا ہے پھر اس کے بیہاں رزق کی فراوانی اور مال کی بہتائی ہوتی ہے اور کچھ لوگوں پر (آزمائش و ابتلاء اور کچھ خاص حکمت کے پیش نظر) درِ رزق تگ فرمادیتا ہے اور آمدی کے سارے ذرائع بند کر دیتا ہے۔ خواہ یہ اس کے

امور کا بروقت مداوا ہو سکتا ہے۔ اسے بروئے کار لانے کے بعد اندازہ ہوتا ہے کہ مال کے ذریعے معاشرے کی اجتماعی ضرورتیں کیسے پوری کی جاتی ہیں اور اس کی وجہ سے زندگی کتنی پر سکون ہو جاتی ہے اور سارا معاشرہ اخوت و بھائی چارگی اور لطف و مہربانی کی لڑی میں کس طرح نسلک ہو جاتا ہے!۔

یہ ایک ایسا طریقہ ہے کہ جس سے فقیر و محتاج کی دکھتی ہوئی رگوں پر ہاتھ رکھا جاسکتا ہے اور ان کی ضرورتوں کی تکمیل کر کے ان سے حزن و الم کا بادل چھانا جاسکتا ہے۔ حق یہ ہے کہ آپ اندازہ نہیں کر سکتے کہ وقف کتنی اہم ضرورتوں کا مداوا ہے۔

یہ ایک ناقابل انکار سچائی ہے کہ جب سے وقف کی اہمیت امیر و کبیر لوگوں کے ذہنوں سے محو ہوئی تو معاشرہ بری طرح زبوں حالی کا شکار ہوا اور آج حال یہ ہے کہ کوئی وصیت و وقف کا نام تک لینے والا نہیں اس کے سارے نشانات ذہن و فکر سے مٹے چلے جا رہے ہیں مگر یہ سبق ہمیں ہمیشہ یاد رکھنا چاہیے کہ زکوٰۃ اور اوقافِ اسلام کے دوایے اہم اقتصادی ادارے ہیں جن کی بہتر کارکردگی مسلمانوں کی فلاح کی خامنہ ہو سکتی ہے لیکن افسوس کہ سب سے زیادہ انہی دو اداروں کے بارے میں غفلت و بے اعتنائی برقراری جاتی ہے۔

برادران گرامی! وقف اس امر کا باعث بنتا ہے کہ مال کا اثر اپنے ذاتی منافع کے دائے سے باہر نکلے۔ وقف کو شریعت نے واجب نہیں قرار دیا بلکہ یہ ایک رضا کار انہ عمل ہے تاکہ دوسروں کو اپنے مال سے بہرہ مند کیا جاسکے۔ یاد رکھیں کہ وقف افضل ترین صدقہ، غظیم ترین عمل اور خرچ کیے جانے والے مال میں سب سے بہترین مال ہے اور جب وقف کے پیچے اللہ کی قربت و رضا کے حصول اور بندوں کی نفع رسانی کا مقصد خیر پوشیدہ ہو تو اس وقف کی برکت و اجرت بھی بہت بڑھ جاتی ہے۔ دنیا کے اندر وقف کا فائدہ یہ ہوتا ہے کہ فقراء مساکین اور دوست احباب کے ساتھ نیکی و احسان ہو جاتا ہے، اور پھر آخرت میں اس پر بے پایاں اجرم رہت ہوتا ہے اور سب سے بڑھ کر یہ کہ پروردگارِ عالم کا قرب نصیب ہو جاتا ہے۔

آپ ذرا سوچیں کہ دنیا کے اس گھر میں ہمیں کتنا جینا ہے۔ پوری زندگی مال جمع کرنے میں کھپ جاتی ہے مگر پھر بھی سیری نہیں ہوتی اور دم رخصت ان میں سے ساتھ تو کچھ بھی نہیں جاتا لہذا داشمندی یہی ہے کہ اپنے مال سے ہم آبرومندانہ طریقے پر دنیا

جو کوئی اللہ اور اس کے رسول (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) کی نافرمانی کرے اور اس کی حدود سے تجاوز کرے اسے وہ دوزخ میں داخل کرے گا جس میں وہ ہمیشہ رہے گا اور اس کے لیے ذلت انگریز عذاب ہے۔

**وقف کا اسلامی تصویر :** رفیقان گرامی! تعاون کی سب سے اعلیٰ صورت اور لوگوں کے ساتھ رحم و مروت کا خوبصورت ترین طریقہ یہ ہے کہ کمزور مخلوق پر خاص توجہ دی جائے اور ان کی فلاح و بہبود کا ہر ممکن سامان کیا جائے کیوں کہ متول اور خیر لوگوں کے مالوں میں اللہ تعالیٰ نے ان کا بطور خاص حصہ رکھا ہے۔ یہ حق زکوٰۃ کی شکل میں بھی ہے اور صدقات و خیرات کی شکل میں بھی۔ یاد رہے کہ اسلام میں احسان کے بڑے معانی ہیں اور اس کو متعدد طریقوں سے استعمال کیا جاسکتا ہے۔ فرمان باری تعالیٰ ہے :

**لَيْسَ الْبِرُّ أَنْ تُوَلُوا وَجُوهُكُمْ قِيلَ المَشْرِقُ  
وَالْمَغْرِبُ وَلِكُنَّ الْبَرَّ مَنْ أَمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ  
وَالْمَلَائِكَةُ وَالْكِتَابُ وَالنَّبِيُّنَ وَاتَّى الْمَالَ عَلَىٰ حُبَّهِ ذُوِي  
الْقُرْبَىٰ وَالْيَتَامَىٰ وَالْمَسْكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَالسَّائِلِينَ  
وَفِي الرِّقَابِ وَأَقَامَ الصَّلَاةَ وَاتَّى الزَّكُوْنَ وَالْمُوْفُونَ  
بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَاهَدُوا وَالصَّابِرِينَ فِي الْبَاسَاءِ وَالضَّرَاءِ  
وَحِيْنَ الْبَأْسِ اُولَئِكَ الَّذِينَ صَدَقُوا وَأُولَئِكَ هُمُ  
الْمُنْتَقُونَ (سورہ بقرہ ۲/۱۷۷)**

یہی صرف یہی نہیں کہ تم اپنے منہ مشرق اور مغرب کی طرف پھیر لو بلکہ اصل یہ تو یہ ہے کہ کوئی شخص اللہ پر اور قیامت کے دن پر اور فرشتوں پر اور (اللہ کی) کتاب پر اور پیغمبروں پر ایمان لائے اور اللہ کی محبت میں (اپنا) مال قرابت داروں پر اور قیمتوں پر اور محتاجوں پر اور مسافروں پر اور مانگنے والوں پر اور (غلاموں کی) گردنوں (کو آزاد کرنے) میں خرچ کرے اور نماز قائم کرے اور زکوٰۃ دے اور جب کوئی وعدہ کریں تو پیاو عده پورا کرنے والے ہوں اور سختی (تندتی) میں اور مصیبت (بیماری) میں اور جنگ کی شدت (جهاد) کے وقت صبر کرنے والے ہوں یہی لوگ سچے ہیں اور یہی پرہیزگار ہیں۔

تو دراصلِ اسلام کے اندر احسان و صلح کرنے کے حوالے سے 'وقف' کا بڑا مقام ہے۔ یہ ایک ایسی صورت ہے جو جہاں کفالت و نگہ داشت کے سارے گوشے سمیئے ہوئے ہے وہیں اس کے ذریعے معاشرے کی بہت سی ناگزیر ضرورتوں، مانگوں اور حادثاتی

بھی گزاریں اور کچھ اللہ واسطے وقف بھی کر دیں جس کا سلسلہ ثواب ہماری قبر کی اندر ہر یوں میں روشنی اور عرصہ محشر کی ہولناکیوں میں آسمانی پیدا کر سکے۔

کسی نے بڑی پیاری بات کہی کہ وقف ایک ایسا برتن ہے جس میں لوگوں کی خیرات جمع ہوتی ہیں۔ پھر جب وہاں سے پہشہ خیرات پھوٹتا ہے تو اُس کے فیوض و برکات کا دھارا در دراز تک کے شہروں اور لوگوں کو سیراب کر دیتا ہے اس سے جہاں خاص کام پورے ہوتے ہیں وہیں عامۃ الناس کی مختلف ضرورتوں کی اس سے تکمیل بھی ہوتی ہے۔

وقف: دراصل مال، قول اور عمل کے ذریعے احسان کرنے کا نام ہے۔ وقف کی وجہ سے تحفظِ مال کو صفائت مل جاتی ہے، اس سے تسلسل کے ساتھ نفع اندوزی کی جاتی ہے اور زمانوں تک اس سے استفادہ کیا جاتا رہتا ہے۔

اوّاقاف: ارباب اقتدار کی ذمے دار یوں کو یک جسم کر دیتا ہے تاکہ وہ پوری تن دہی اور دیانت داری سے اپنی ذمے دار یوں سے عہدہ برآ ہو سکیں۔ ارشادِ باری تعالیٰ ہے :

وَابْتَغُ فِيمَا أتَكَ اللَّهُ الدَّارُ الْأَخِرَةَ وَلَا تَنْسَ نَصِيبِكَ مِنَ الدُّنْيَا وَاحْسِنْ كَمَا أَحْسَنَ اللَّهُ إِلَيْكَ وَلَا تُبَغِيَ الْفَسَادَ فِي الْأَرْضِ إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْمُفْسِدِينَ  
(سورہ تقصیص: ۲۷/۲۸)

اور تو اس (دولت) میں سے جو اللہ نے تجھے دے رکھی ہے آخوند کا گھر طلب کر، اور دنیا سے (بھی) اپنا حصہ نہ بھول اور تو (لوگوں سے ویسا ہی) احسان کر جیسا احسان اللہ نے تجھے سے فرمایا ہے اور ملک میں (ظلم، ارتکاز اور استھصال کی صورت میں) فساد انگیزی (کی را ہیں) تلاش نہ کر بیشک اللہ فساد پا کرنے والوں کو پسند نہیں فرماتا۔

برا دراں ملت! اسلام کی تاریخ وقف و اوقاف کی زریں مثالوں سے بھری پڑی ہے۔ ہر شہر اور ہر زمانے میں اہل خیر و شر و حضرات نے وقف کے قیام پر زور دیا اور اس کے فروغ و توسعہ میں کارِ نمایاں انجام دیا۔ آج بھی ان اوقاف میں سے بہت سے وقف موجود ہیں۔

(جاری ہے)



**ہری جو تڈو مریا گئی یوپی میں ایک روزہ جشن عظمت قرآن**  
۳۱ میں برادر مغل غلامان غازی کمیٹی کے زیر اہتمام موضع ہری جوٹ ضلع سدھار تھے نگر میں ایک روزہ جشن عظمت قرآن نہیں تھی، ہی ترک و اختشام کے ساتھ منایا گیا۔ حافظ وقاری ٹکلیل رضا (استاذ دارالعلوم فیضان رضا شیوہروا) کی تلاوت اور حضرت مولانا معین اختر اترولوی کی نظمت سے پروگرام کا آغاز ہوا بعدہ انور مرزابوری نے نعت رسول صلی اللہ علیہ وسلم سن کر معاین کو مخطوظ کیا پھر فاضل جلیل حضرت علامہ مفتی محمد نظام الدین صاحب قبلہ استاذ دارالعلوم فیض الرسول براؤں شریف نے اختیار رسول کے موضوع پر مدل گفتگو فرمائی پھر شاعر اسلام جناب اخلاق گوندوی نے اپنے مترنم آواز میں نعت رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے گلہائے عقیدت پیش کیا پھر جامع معقولات و ممنقولات حضرت علامہ مجتہ الدین صاحب قبلہ کمیٹی اختر احوالہ نے عظمت قرآن کے عنوان پر مدل مفصل خطاب کیا آپ نے اپنے خطاب میں قرآن اور حافظ قرآن کی عظمت اور اعجاز قرآن پر روشنی ڈالی۔ بعدہ نوجوان خطیب حضرت مولانا محمد عارف اقبال مصباحی (جامعہ ملیہ اسلامیہ ہلی) نے اصلاح معاشرہ و عظمت قرآن پر بصیرت افروز خطاب کیا آپ نے اپنے خطاب سے واضح کیا کہ جب تک ہم قرآن کے ارشادات و فرمودات پر عالم تھے آفاق واقعہ پر ہماری حکمرانی تھی ہماری عظمتوں کا شہر ہر چہار جانب تھا لیکن جوں جوں ہم قرآنی احکام و تعلیمات سے دور ہوتے گے ذلت رسوائی ہمارا مقدر بنی گئی۔ اس دوران حضرت علامہ مولانا حفیظ اللہ صاحب قبلہ اشرفی مہتمم دارالعلوم غیر بُو نواز بیدولہ اور جامع علم و فن حضرت علامہ مشی الحق فیضی صاحب قبلہ شیخ الحدیث نورالعلوم ٹھڈوانے اپنے پیغام میں کہا کہ اس بستی کے نوجوان فروغ علم اور اشاعت دین و سنت کے لیے کمر بستہ ہو گئے ہیں آپ حضرات ان کا تعاون کیجئے۔ اس اجلاس میں قرب و جوار کے سیکھوں مردو خواتین، درجنوں علماء کرام اور دارالعلوم اہل سنت انوارالعلوم ہری جوٹ کے لائق و فائق استاذہ وارا کیم نے شرکت فرما کر اجلاس کو کامیابی سے ہم کنار کیا۔ غلامان غازی کمیٹی کے متحک و فعال نوجوانوں نے اس پروگرام کو کامیاب بنانے میں بڑی جدوجہد کی۔ صلواۃ وسلم اور حضرت فیضی صاحب قبلہ کی دعاؤں پر اس جشن کا اختتام ہوا۔ اس موقع پر اعلان کیا گیا کہ آئندہ نئے تعلیمی سال سے دارالعلوم اہل سنت انوارالعلوم ہری جوٹ میں شعبہ حفظ قرآن کا باضابطہ آغاز ہو گا اور ہر طالب علم کو مرد سے کی جانب سے ماہنہ وظیفہ بھی دیا جائے گا۔ (دپورٹ: مظہر حسین علیہ)

# عورت اور آئینہ سندگار و کردار

از: مفتیہ مثیں صدیقہ رضوی مومناتی

ہوتی ہے چہرے کی ساخت میں نہیں الہذا بلچنگ کروانے کی غرض یہ ہوئی کہ اپنے اصلی چہرے کو چھپا کر عارضی چہرے کو اصلی چہرہ بنا کر پیش کرنا تو یہ ایک قسم کا دھوکہ ہے جیسا کہ حدیث شریف میں آتا ہے: لیس منا مَنْ عَشَّ (ابوداؤد: کتاب البيوع، ص: ۲۸۹) یعنی جس نے ہمارے ساتھ فریب دہی کی وہ ہم میں سے نہیں ہے۔

یہ میک اپ اکثر ان لڑکیوں کو کروا یا جاہرا ہے کہ جن کی شادی نہیں ہوتی ہے۔ جب لڑکی کو پسند کرنے کے لیے دولہا والے آتے ہیں تو لڑکی کے اس فرمی میک اپ پر دھوکہ کھاجاتے ہیں اور جب لڑکی کا اصلی چہرہ ظاہر ہو جاتا ہے تو رشتہ سے انکار کر بیٹھتے ہیں۔ اس فریب کا مضر پہلو یہ ہوتا ہے کہ نہ صرف لڑکی بلکہ سارا گھر پر بیان ہو جاتا ہے اس کے برعکس اگر کوئی خاتون اپنے خاوند کی اجازت سے بلچنگ کرے گی تو جائز ہے کیوں کہ اس میں شوہر کی رضامندی زینت مقصود ہے دھوکہ نہیں۔

**تھریڈنگ:** اس میں چہرے کے بالوں کو الھاڑا جاتا ہے تاکہ رنگ صاف ظاہر ہو اور چہرہ خوبصورت نظر آئے لیکن یہ شرعاً ناجائز ہے۔ اللہ کے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ایسی عورتوں پر لعنت فرمائی ہے جیسا کہ حدیث پاک میں آیا ہے: لعنة رسول الله صلی الله علیہ وسلم النامضة والمتنمصة۔ (ابوداؤد)

ترجمہ: پیارے آقا صلی اللہ علیہ وسلم نے بال نوچنے والی اور اس عورت پر جو کسی سے یہ خدمت لے لعنت فرمائی ہے۔

اگر چہرے پر بکشتم بال آجائیں جیسے بعض مرد حضرات کو رخسار سے داؤ ہی آتی ہے ٹھیک اسی طرح عورت کو چہرہ یعنی رخسار پر بال آجائے اور ابر و بکشتم ہو جو پیشانی پر زیادہ پھیل جائے جس سے چہرے میں عیب معلوم ہو رہا ہوتا یہے بال کو چہرے سے نکالنا جائز ہے۔ طبرانی کی روایت ہے کہ ابو الحسن کی بیوی جو نوجوان تھی اور خوبصورتی کی شائق تھی سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا کی

اللہ تعالیٰ نے قرآن پاک میں ارشاد فرمایا: یعنی ادم خذوا زینتکم عند کل مسجد و کلو واشربو ولا تسفو انه لا يحب المسرفين۔ (سورہ اعراف: ۳۱)

ترجمہ: اے بنی آدم! ہر عبادت کے موقع پر اپنی زینت سے آراستہ رہو اور کھاؤ پیو اور حد سے تجاوز نہ کرو اللہ (عز وجل) حد سے بڑھنے والوں کو پسند نہیں کرتا۔

مذکورہ آیت مبارکہ سے عورت کی زینت کا جواز ملتا ہے اور عورت کی زینت میں ہر وہ چیز شامل ہے جو سے آراستہ کرنے اور جمال پیدا کرنے والی ہے خواہ وہ خلقی زینت ہو جیسے چہرہ، بال یا جسم کے دوسرے محسن یا اکتسابی ہو جیسے کپڑے، زیور، سرخی وغیرہ۔ بہر حال عورت کے لیے ایسی زینت کی اجازت دی گئی ہے جو حلال طریقے سے ہو۔ شریعتِ اسلامی نے حلال طریقے سے زینت بھی صرف اپنے شوہر کے لیے جائز کی ہے لیکن بعض ایسی زینتیں جو شرعاً ناجائز ہوں جیسے سر کے اگلے حصے کے بال کٹانا وغیرہ شوہر کی اجازت پر بھی ناجائز ہے۔

اللہ تعالیٰ نے انسان کو صورت ایسی امتیازی شان عطا فرمائی جو کسی اور مخلوق کو عطا نہ کی۔ قرآن پاک میں ارشاد ہے: لَقَدْ خَلَقْنَا الْأَنْسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ۔ (سورہ التین: ۳۰) اس کے باوجود عصر حاضر میں چہرے میں بناو سندگار کے کئی طریقے رائج ہو گئے ہیں کہ جس میں سراسر اللہ تعالیٰ کی تخلیق میں تغیر بھی ہے اور لوگوں کے لیے دھوکہ بھی ہے چون کہ بعض عورتوں کے چہروں پر زیادہ بال نکل آنے کی وجہ سے چہرے کے رنگ پر اثر ہوتا ہے اسے دور کرنے کے لیے جو طریقے استعمال کیے جاتے ہیں وہ حسب ذیل ہیں:

۱۔ بلچنگ (Threading) ۲۔ تھریڈنگ (Bleaching)

۳۔ ایلکٹر اسیسیس (Electrolysis)

**بلچنگ:** بلچنگ میں بالوں کو الھاڑا نہیں جاتا بلکہ بالوں کے رنگ کو چہرے کے رنگ کے برابر کیا جاتا ہے اس سے رنگ میں تبدیلی

فرمایا جس میں سے چھ و پکار کی آوازیں آرہی تھیں میرے دریافت کرنے پر بتایا گیا یہ وہ عورتیں ہیں جو ناجائز اشیا کے ذریعے زینت کیا کرتی تھیں۔ (شرح الصدور)

سر کے بال کٹوانا جائز نہیں: عورت کو سر کے بال کٹوانا (جس طرح نصرانی عورتیں کٹوائی ہیں) ناجائز و گناہ ہے اور اس پر لعنت آئی ہے، جیسا کہ حدیث مبارکہ میں ہے: سئل ابو بکر عن امرأة قطعت شعرها قال عليها ان تستغفر الله تائب و لا تعود الى مثله قيل ان فعلت ذلك باذن زوجها قال لا طاعة للمخلوق في معصية الخالق يعني ايک عورت کے بارے میں سیدنا ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ سے سوال کیا گیا جس نے اپنے سر کے بال کاٹ تھے تو اس پر حضرت ابو بکر نے فرمایا کہ تم اللہ تعالیٰ سے مغفرت طلب کرو اور توبہ کرو اور دوبارہ تم ایسے کام کی طرف نہ لو۔ آپ سے کہا گیا کہ اگر میں اس کو اپنے شوہر کی اجازت سے کروں؟ تو آپ نے فرمایا: جس چیز میں خالق کی نافرمانی ہو تو مخلوق کے لیے اس میں کوئی اطاعت نہیں ہے۔ (بحوالہ فقہی مجلس)

انسانی بالوں کی چوٹی (بالوں کو جوڑ کر استعمال کرنا)  
بعض خواتین بالوں کے جوڑوں کا استعمال بہت کرتی ہیں یہ ناجائز ہے۔ صحیح بخاری شریف میں مذکور ہے کہ ان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم لعن الواصلة والمتوصلة آپ نے بال جوڑنے اور جڑوانے والی پر لعنت کی ہے۔

اسی طرح ایک اور روایت میں ہے کہ حضرت معاویہ رضی اللہ عنہ نے جس سال حج کیا تو مدینہ منورہ تشریف لائے اور خطاب فرمایا اسی درمیان بالوں کا چکھا مکالا جو سپاہی کے ہاتھ میں تھا اور فرمایا: اے اہل مدینہ! تمہارے علماء کہاں ہیں میں نے پیارے آقا صلی اللہ علیہ وسلم کو فرماتے سنائے کہ آپ نے اس کو (یعنی بال جوڑنے کو) منع فرمایا ہے اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم یہ فرماتے تھے کہ بنی اسرائیل اسی وقت ہلاک ہوئے جب ان کی عورتوں نے یہ کرنا شروع کیا (ابوداؤد)۔ صحیح بخاری شریف میں مذکور ہے کہ (بعض) ایسی لڑکیوں کے لیے اس کی اجازت چاہی گئی جن کی شادی ہونی تھی اور بیماری کی وجہ سے ان کے سر کے بال گرگئے لیکن پیارے آقا صلی اللہ علیہ وسلم نے سختی سے منع فرمایا۔ اور اگر وہ بال جس کی چوٹی بنائی گئی خود اسی عورت کے سر کے

خدمت میں حاضر ہوئی اور پوچھا کہ عورت اپنے شوہر کے لیے اپنے رخسار کے بال صاف کر سکتی ہے؟ حضرت عائشہ نے فرمایا: اذیت کو ممکن حد تک دور کرو۔

اگر کسی عورت کو داڑھی یا مونچھ نکل آئے تو اس کے لیے یہ بال نکلوانا مستحب ہے۔ ازالۃ شعر من و جھہ حرام الا اذا نبت للمرأۃ لحیۃ او شوارب فلا تحرم ازالۃ اللہ بل تستحب۔ (رد المحتار: جلد ۵) چہرے سے بال کا دور کرنا حرام ہے مگر جب کہ عورت کو داڑھی یا مونچھ نکل آئے تو اس کا نکالنا حرام نہیں بلکہ مستحب ہے۔

ایکثر ایسیں: یہ بھی دو ریجید کا فیشن ہے اس سے چہرے کے بالوں کو نکالا جاتا ہے تھریڈنگ میں بالوں کے نکالنے پر دوبارہ اگنے کا امکان رہتا ہے لیکن ایکثر ایسیں میں دوبارہ بال اگنے کا امکان نہیں رہتا اور اس طریقہ کار سے آلات کے ذریعے صاف چہرے پر خوبصورتی کے لیے تل لگائی جاتی ہے یا چہرے پر سے تلوں کو نکالا جاتا ہے اور ہونٹ یا ہونٹوں کے اطراف سے سرفی لگائی جاتی ہے جو عارضی نہیں بلکہ مستقل ہوتی ہے جو شرعاً ناجائز ہے اس لیے کہ اللہ کے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ان پر لعنت فرمائی ہے۔ مسلم شریف کی حدیث پاک میں ہے کہ لعن رسول اللہ علیہ الصلوٰۃ والسلام الواشمة والمستوشمة والواشرة والمستوشرة تترجم: رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے گودنے والی، گودوانے والی، دانتوں کو نکدار بنانے والی اور دانتوں کو نکدار بنانے والی پر لعنت فرمائی ہے۔

گودنے کا طریقہ یہ ہوتا ہے کہ بدن میں سوئی چھوکر چہرے پر ہاتھ پر نقش بنائے جاتے ہیں اور اس پر نیلا رنگ چھڑکا جاتا ہے جس سے وہ نقش نیلے ہو جاتے ہیں اور یہ نقش مستقل رہتے ہیں تو ایسے نقش جسم پر کرنے سے اور سوئی چھوکنے سے انسان کوخت تکلف ہوتی ہے اس لیے ایسا کام کرنا موجب لعنت ہے اور ناجائز چیزوں سے زینت کرنا موجب عذاب ہے۔

پیارے آقا صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ میں نے کچھ لوگ ایسے دیکھے جن کی زبانیں آگ کی قیچیوں سے کاٹی جائی تھیں میں نے سوال کیا یہ کون ہیں؟ تو مجھے کہا گیا یہ وہ لوگ ہیں جو ناجائز چیزوں سے زینت حاصل کرتے تھے نیز میں نے ایک گڑھا ملاحظہ

**سر پر جوڑا باندھنا:** عورت کے لیے بالوں کا جوڑا بنا کر سر پر اونٹ کی کوہاں کی طرح رکھنا بھی حرام ہے۔ پیارے آقا سرور کائنات صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے دوزخیوں کی دو قسمیں بیان فرمائیں: ایک وہ قوم جس کے پاس گائے کی دم کی طرح کوڑے ہوں جس سے وہ لوگوں کو ماریں گے اور ایک وہ عورتیں جو ظاہری لباس پہننے والی ہوں گی لیکن پھر بھی وہ نگلی ہوں گی۔ ان کے جسم ان کے کپڑوں سے نظر آتے ہوں گے وہ مردوں کی طرف مائل ہونے والی ہوں گی۔ ان کے سرا یہے ہوں گے جیسے بختی اوتھوں کے کوہاں وہ نہ ہی جنت میں داخل ہوں گی اور نہ اس کی خوشبو پائیں گی حالاں کہ اس کی خوشبو پانچ سو سال کے فاصلے سے محسوس ہوتی ہے۔ (مسلم شریف)

### بالوں کو مہندی سے رکھنا اور (خضاب کا حکم)

سر کے بالوں کو مہندی کے خضاب سے رنگنا درست و جائز ہے۔ اللہ کے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ سب سے پہلے مہندی اور ستم کا خضاب ابراہیم علیہ الصلوٰۃ والسلام نے کیا اور سب سے پہلے سیاہ خضاب فرعون نے کیا۔

خضاب کرنا چاہیے مگر سیاہ خضاب ہرگز نہ لگا سکیں اس لیے کہ پیارے آقا صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ آخر زمانے میں کچھ لوگ ہوں گے جو سیاہ خضاب کریں گے جیسے کبوتر کے پوٹے وہ لوگ جنت کی خوشبو نہیں پائیں گے۔ البتہ اگر بیوی نو عمر ہو تو اس کے حسن و جمال کو بحال رکھنے کے لیے اس کی اجازت دی گئی۔ جیسا کہ فتاویٰ عالمگیری میں مذکور ہے کہ ”بعض اور حضرات نے نو عمر بیوی کی رعایت کرتے ہوئے بھی اس کے استعمال کو جائز قرار دیا ہے ان ہی میں امام ابو یوسف رحمۃ اللہ علیہ بھی ہیں۔

### سر کے بالوں کو پھولوں اور پوت سے مزین کرنا:

عورتوں کے بالوں میں پوت لگانے والی صورت میں ناجائز امور میں سے کوئی کیفیت نہیں پائی جاتی اس لیے اس کا لگانا شرعاً جائز اور درست ہے جیسا کہ فتاویٰ عالمگیری میں ہے کہ عورتیں اپنی چوڑیوں میں پوت اور چاندی سونے کے دانے لگا سکتی ہیں۔ اسی طرح پھولوں کے استعمال سے بھی مزین ہو سکتی ہے جب کہ اس کو چار دیواری کے اندر رہ کر غیر محروم کے سو نگھنے سے بچا کر استعمال کرے کیوں کہ اس میں خوشبو پائی جاتی ہے اور نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے عورتوں کو

بیں جس کے سر میں جوڑی گئی جب بھی ناجائز ہے۔ اون یا سیاہ دھاگے کی چوڑی بنا کر لگائے تو اس کی ممانعت نہیں۔

سنن البیانی داود شریف میں سعید بن جبیر رضی اللہ عنہ سے مردی ہے لابأس بالتومل اسی طرح فتاویٰ عالمگیری میں ہے: وصل الشعر بشعر الآدمي حرام سواء كان شعرها أو شعر غيرها كذا في الاختيار شرح المختار ولا بأس للمرأة ان يجعل في قرونها وذوابتها شيئا من الوبر كذا في فتاوى قاضى خان۔ ترجمہ: بالوں کے ساتھ آدمی (انسانی بالوں) کے بال جوڑنا حرام ہے چاہے خود اس کے بال ہوں یا کسی دوسری خاتون کے ہاں عورتوں کے لیے اس میں مضائقہ نہیں ہے کہ اپنے جوڑوں میں جانوروں کے بالوں کا کچھ حصہ رکھ لیں۔

ٹھیک جس طرح بال کو جوڑنے کی ممانعت آئی ہے بال کے کتروانے کی بھی ممانعت آئی ہے۔ دور حاضر میں رانج کرده آمیز زینت کی ایک شکل جسے اسلام نے حرام کیا ہے وہ نہص ہے یعنی بال نوچنارا پھنوؤں کے بال نکال ڈالنا ہے۔

### بھنوؤں کے بال: SHORTENING EYEBROWS

شریعت اسلامی میں نہص حرام ہے یعنی بھنوؤں کے بال نکال ڈالنا تاکہ ان کو صاف یا ہموار کیا جاسکے۔ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے اس پر لعنت فرمائی ہے۔ ابو داود شریف میں مذکور ہے کہ لعنة رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم النامضة والمتمضقة۔ ترجمہ: رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے بال نوچنے والی پر اور اس عورت پر جو کسی سے یہ خدمت لے لعنت فرمائی ہے۔

بھنوؤں اور ابروؤں کے بال نوچنے از روئے طب بھی سخت نقصان دہ ہے کہ آنکھوں کی بینائی کمزور ہوتی ہے۔ حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہما سے روایت ہے کہ حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم فرماتے ہیں جو بالوں کے ساتھ مُثُلہ (بال بگاڑنا) کرے اللہ عز وجل کے یہاں اس کا کچھ حصہ نہیں (طرانی)۔ اعلیٰ حضرت امام اہل سنت مولانا احمد رضا قادری علیہ الرحمۃ والرضوان فرماتے ہیں کہ یہ حدیث خاص بالوں سے متعلق ہے اور بالوں کا مثلہ بھی ہے کہ عورت سر کے بال منڈا نے یا مرد اڑھی یا مرد عورت بھنوؤں منڈوائے۔ یہ سب صورتیں بالوں کو بگاڑنے میں داخل ہیں اور سب حرام۔

جن کے ناخنوں پر یہ پاش گئی ہوتی ہے ان کا نہ ہی دضو ہوتا ہے اور نہ ہی غسل اس لیے اپنے بچوں کو بھی نیل پاش نہ لگایا کریں۔ الکھل شراب کی آمیرش والے اپرے، سینٹ اور نیل پاش سب نا جائز ہیں۔ الکھل والے پاش اور سینٹ کی شناخت یہ ہے کہ جسم ہتھیلی اور انگلوں پر اس کی ٹھنڈک محسوس ہوتی ہے۔

**ناخن کا ثانی:** ہر جمعہ کو اگر ناخن نہ تراش سکتے تو پندرہویں دن تراشے اور اس کی انتہائی مدت چالیس دن ہے۔ کچھ لکیوں میں ناخن بڑھانے، نوکیلے بنانے اور ان پر نیل پاش کرنے کا شوق بڑھتا جا رہا ہے۔ ماں باپ اور گھر کے بڑوں کو چاہیے کہ اس بیماری اور افلاتی حرکت کو جزو زمانہ جاہلیت کی یادگار ہے، بختنی سے منادیں۔ لمبے ناخن شیطان کی نشست گاہ ہیں یعنی ان پر شیطان بیٹھتا ہے۔ (کیمیائے سعادت)

پیارے آقا صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ موئے زینافِ موئذنا، ناخن ترشوانا اور بغل کے بال اکھیزنا، انبیاء سابقین علیہم الصلوة والسلام کی سنت اور فطرت سے ہے۔ فطرتاً عقل سلیم بھی ان باقتوں کو تسلیم کرتی ہے۔ پیارے آقا صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا جو موئے زیناف کو نہ موئذنے اور ناخن نہ تراشے وہ ہم میں میں سے نہیں۔ دانت کو باریک اور چھوٹا کروانا حرام ہے۔

انسان کے اعضا میں سے دانت بھی بہت کارآمد عضو ہے جس سے انسان ہر قسم کی غذا خواہ سخت ہو یا نرم استعمال کرتا ہے۔ شریعت اسلامی میں اس بات کی گنجائش دی گئی ہے کہ دانت کے گرنے پر مصنوعی دانت استعمال کیے جائیں لیکن لوگوں میں سے بعض کے دانت تخلیقی اعتبار سے بھرے ہوئے ہوتے ہیں جس کی بنا پر اطبانے جدید طبی تحقیق میں یہ طریقة استعمال کیا کہ ان دانتوں کو کسی دھات کے بنائے ہوئے کلپ کو استعمال کر کے سیدھا کیا جاتا ہے یہ شرعاً جائز ہے۔ فقهاء کرام نے چاندی اور سونے کے تاروں سے دانتوں کو باندھنے کی اجازت دی ہے جیسا کہ خلاصۃ الفتاویٰ: جلد چہارم، ص/ ۷۳ میں مذکور ہے کہ ویشد الانسان بالفضة ولا یشدہا بالذهب وقال محمد لا بأس۔

کیوں کہ دانت کے سیدھے ہونے کی بنا پر چہرے میں تغیر نہیں ہوتا۔ وہ دانت جس کے مسوڑھے ابھرے ہوئے ہوتے ہیں طریقة طب میں ابھرے ہوئے مسوڑوں کو کاٹ کر برابر کیا جاتا ہے۔ اس

خوبصوردار عطر لگانے سے منع فرمایا ہے۔ خوبصوردار عطر لگا کر نکلنے پر سخت وعیدوارہ ہوئی ہے کہ وہ بدکار عورت ہے جیسا کہ ترمذی شریف جلد دوم صفحہ ۱۰ باب ماجاء فی طیب الرجال والنساء میں حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے مردی ہے کہ رسول صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: مردوں کی خوبصورہ ہے جس کی بوظاہر ہوا ورنگ چھپا رہے جب کہ عورتوں کی خوبصورہ ہے کہ جس کا رنگ ظاہر ہوا ورنگ چھپی رہے۔

**خوبصوروں کا شرعی حکم:** حضرت ابو موسیٰ الشعراً رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ جب کوئی عورت خوبصوروں کو لگوں میں نکلتی ہے تاکہ اس کی خوبصوراً پائی جائے تو یہ زانی ہے۔ (نسائی شریف)

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ نے ایک عورت کو آتے ہوئے دیکھا اس سے خوبصوری پیشیں اٹھ رہی تھیں۔ آپ نے فرمایا کہ یہ امامہ الجبار اے خداوند جبار کی بندی! کیا تو مسجد سے آ رہی ہے؟ اس نے کہا جی ہاں۔ آپ نے پوچھا کیا تو نے خوبصوروں کا رکھی ہے؟ اس نے کہا جی ہاں۔ آپ نے فرمایا: سمعت حبیبی ابا القاسم صلی اللہ علیہ وسلم یقول لا يقبل الله صلواه امرأ طيبة لهذا المسجد حتى ترجع فتغسل غسلها من الجنابة۔ ترجمہ: میں نے اپنے محبوب ابو القاسم صلی اللہ علیہ وسلم کو یہ فرماتے ہوئے سنا کہ اللہ تعالیٰ اس عورت کی نماز قبول نہیں فرماتا جو مسجد میں نیز خوبصوروں کو کر جائے جب تک کہ وہ گھر لوٹ کر غسل جنابت نہ کرے۔ (یعنی اچھی طرح خوبصوروں کو دھوڑا لے کر اس کا اثر باتی نہ رہے)۔

اس سے وہ عورتیں سبق لیں جو آج طرح طرح کی تیز خوبصوروں کو لگا کر عام شاہ را ہوں پر چلتی پھرتی ہیں۔ واضح رہے کہ جو عورتیں پر دے کے ساتھ چلتی ہیں اگر وہ بھی خوبصوروں کیں گی تو اسی وعدید کی مستحبت ہوں گی کیوں کہ پر دہ بدن اور چہرے کا ہے نہ کہ خوبصوروں پر دے سے بھی باہر ہو جاتی ہے لہذا دینی محافل میں جاتے وقت بھی عورتیں خوبصوروں لگائیں۔

نیل پاش لگانا گناہ ہے: دور حاضر میں نیل پاش کا فیشن عام ہو گیا ہے بہت کم عورتیں اس فیشن سے بچتی ہوں گی۔ نیل پاش ناپاک ہوتی ہے کیوں کہ اس میں اسپرٹ ڈالا جاتا ہے۔ اسپرٹ شراب کی قسموں میں سے ہے اور شراب ناپاک ہوتی ہے چوں کہ نیل پاش کی تہہ ناخن پر جنم جاتی ہے جس کی وجہ سے اس کے نیچے پانی نہیں پہنچتا لہذا

مجید میں اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا وَلَا مُرَنَّهُمْ فَلَيَتَّكُنَّ اذَانَ  
الْأَنْعَامِ وَلَا مُرَنَّهُمْ فَلَيَغِيَرُنَّ خَلْقَ اللَّهِ (النساء: ۱۱۹)

ترجمہ: اور میں (شیطان) انہیں حکم دوں گا تو وہ ضرور اللہ تعالیٰ کی  
بنائی ہوئی ساخت میں رو بدل کریں گے۔

معلوم ہوا کہ اس قسم کے میک اپ کرنے والے گویا شیطان کے  
حکم کی تعیل کر رہے ہیں۔ (اعضا کی پیوند کاری)

زیورات کا استعمال: عورتوں کے لیے یقیناً زیورات پہنانا جائز ہے مگر  
گھنگھرو والے زیورات کا استعمال منع ہے اس لیے کہ حدیث مبارکہ میں  
مذکور ہے کہ گھنگھرو کے ساتھ شیطان ہوتا ہے اور جس گھر میں گھنگھرو والے  
زیورات استعمال کیے جاتے ہیں اس گھر میں فرشتے نہیں آتے۔ (ابوداؤد)  
اور بخشنے والے زیور مثلاً پازیب اور جھانجھن پہن کر چلنے میں میں پر  
زور زور سے پاؤں نہیں رکھنا چاہیے کیوں کہ اس کی آواز سے سنبھالوں  
کے خیالات میں انتشار پیدا ہوتا ہے۔ کانچ کی چڑیاں پہنانا درست ہے  
اسی طرح سونے، چاندی کے زیورات پہنانا، نگینہ، ہرقم کا پتھر، عقین،  
زمرد، فیروزہ، یاقوت وغیرہ سب کا گنجینہ جائز ہے۔ (درختار)

البتہ سونے چاندی کے علاوہ دوسرا دھات کے زیورات اور  
انکوٹھیاں پہنانا حرام ہے۔ (درختار، رد المحتار)

لو ہے کی انکوٹھی پر چاندی کا خول چڑھا دیا جائے کہ لوہا بالکل نہ  
دکھائی دیتا ہو اس انکوٹھی کے پہننے کی ممانعت نہیں (عالیکری) الہذا  
سونے کے زیوروں میں اندر تابنے یا لو ہے کی سلاخ ہو اور اوس پر سے  
سونے کا پتھر چڑھا دیا جائے تو اس کا پہنانا جائز ہے۔ (بہار شریعت)  
چست اور باریک لباس پہنانا جائز نہیں: بعض خواتین بہت  
باریک کپڑے پہننے ہیں مثلاً جا رجت، جالی، باریک ملٹی ہی کا دوپٹہ  
جس سے سر کے بال یا بالوں کی سیاہی یا گردن یا کان نظر آتے ہیں یا  
کرتے میں سے پیٹ اور پیٹھ بالکل نظر آتی ہے اس قسم کے کپڑے  
پہنانا جائز ہے اور مردوں کو اس حالت میں ان کی طرف نظر کرنا بھی  
حرام (عالیکری، بہاری شریعت)

امیر المؤمنین سیدنا عمر فاروق رضی اللہ عنہ کا ارشاد ہے کہ اپنی  
عورتوں کو ایسے کپڑے ہرگز نہ پہنایا کرو جو جسم پر اس طرح چست  
ہوں کہ سارے جسم کی ہیئت نمایاں ہو جائے۔ یہ سراسر حرام ہے۔  
(امبوط: باب الاستحسان)

طریقہ کار میں چہرے میں تغیر پیدا ہوتا ہے جس سے اللہ تعالیٰ کی تخلیق  
میں تغیر لازم آتا ہے اور اس پر نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے لعنت فرمائی:  
لعن رسول اللہ علیہ الصلوٰۃ والسلام الواشمة  
والمستوشمة والواشرة والمستوشرة۔ (مسلم)

ترجمہ: پیارے آقا صلی اللہ علیہ وسلم نے گوئے والی پر گودوانے  
والی پر دانتوں کو نوک دار بنانے والی پر جو دانتوں کو نوکدار  
بنائے، لعنت فرمائی ہے۔

وشر یعنی دانتوں کو نوک دار اور کوتاہ بنانا تو رسول خدا صلی اللہ علیہ  
 وسلم نے اس کام کو انجام دینے والی عورت پر لعنت فرمائی ہے اور اس  
 عورت پر بھی جو کسی سے یہ خدمت لے اگر کوئی مرد یہ خدمت انجام  
 دے تو وہ لعنت کا بدرجہ اولیٰ مستحق ہے۔ وشر یعنی دانتوں کو نوک دار  
 بنانا شرعاً جائز ہے لیکن بعض ایسی لڑکیاں جن کے دانت زیادہ ابھرے  
 ہوئے ہوتے ہیں جس کی بنا اں کی شادی میں رکاوٹ پیدا ہو رہی ہو  
 ایسے دانتوں کو درست کرنا اضرار نہیں بلکہ یہ حاجت ہے اور حاجت وہ  
 ہے کہ جس میں منوع چیز کے استعمال نہ کرنے سے ہلاکت کا اندر یہ تو  
 نہیں لیکن مشقت اور تکلیف ہے۔ چنانچہ قاعدہ ہے: المشقة تجلب  
 التيسير (الاشاہ والنظائر) یعنی مشقت آسانی پیدا کرتی ہے۔

مذکورہ قاعدے کے تحت اس مشقت کو بھی دور کیا جائے گا۔ ہاں!  
اگر اس سے لڑکی کی شادی میں رکاوٹ نہ ہو صرف فیشن کی غرض سے  
دانتوں کو درست کر رہی ہو تو وہ ملعون ہے۔ پیارے آقا صلی اللہ تعالیٰ  
 علیہ وسلم نے جس طرح اس بات کو حرام فرمایا کہ دانتوں کو نوک دار بنایا  
 جائے اسی طرح اس بات کو بھی حرام فرمایا کہ دانتوں کے درمیان فصل  
 بنائی جائیں۔ اللہ کے رسول نے فرمایا لعن المخالفات للحسن  
 المغیرات خلق اللہ۔ (بخاری و مسلم)

ترجمہ: آپ نے جو خوبصورتی (فیشن) کے لیے دانتوں میں فصل  
 کرنے والیوں پر جو درحقیقت اللہ کی بنائی ہوئی ساخت میں رو بدل  
 کرتی ہیں، لعنت فرمائی ہے۔

ٹھیک یوں ہی بعض عورتیں اپنے دانتوں کے درمیان فصل شدہ  
 فاصلے کو جوڑتی ہیں جس سے بھی تخلیق میں تبدیلی ہوتی ہے اور یہ بھی  
 فرمبی فیشن ہے۔

جونمذکورہ ناجائز میک اپ کی تقیید کرتے ہیں ان کے لیے قرآن

تصویر سے مکان آراستہ کرنا جائز ہے جیسا کہ طغری اور کتابوں سے مکان سجائے کا رواج ہے۔ (عامگیری) اور مکان میں ذی روح کی تصویر لگانا جائز نہیں۔ اسی طرح مکان کو ریشم چاندی سونے سے آراستہ کرنا مثلاً دیواروں دروازوں پر ریشم پر دے لٹکانا اور جگہ جگہ قرینے سے سونے چاندی کے ظروف و آلات رکھنا جس سے مقصود صرف آرائش وزیبائش ہوتا کراہت ہے اور تکبر و تفاخر سے ایسا کرنا جائز نہیں۔ (رداختار)

ریشم کے کپڑے عورتیں پہن سکتی ہیں ماردوں کے لیے حرام ہے۔ ساری اور بلاوز پہننا: خواتین کے لیے ساری اور بلاوز کا استعمال جائز نہیں اس لیے کہ اس قسم کے لباس میں پیٹ، پیچھے، گلا، دونوں ہاتھ کہنیوں تک کھلے رہتے ہیں جو کہ ستر میں داخل ہیں سوائے شوہر کے دیگر حaram کے لیے بھی پیٹ، پیچھے کا دیکھنا جائز نہیں البتہ اگر ساری کو اس ڈھنگ سے پہنے کہ ستر نہ کھلے اور بلاوز اس طرح سلوائے کہ پیٹ اور پیچھے اور دونوں ہاتھ پہنچوں تک چھپ جائیں تو پہننا درست ہے۔

رات کو آئینہ دیکھنا: رات کے وقت آئینہ دیکھنے کی ممانعت نہیں۔ بعض عوام کا خیال ہے کہ اس سے منہ پر بھایاں پڑتی ہیں اس کا بھی کوئی ثبوت نہیں ہے، نہ شرعاً نہ طبعاً۔ اعلیٰ حضرت فاضل بریلوی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ نے فرمایا کہ عورت اپنے شوہر کے سنگار کے واسطے آئینہ دیکھے ثواب عظیم کی مستحق ہے۔ ثواب کی بات بے اصل خیالات کی بنا پر منع نہیں ہو سکتی۔ (فتاویٰ رضوی شریف)

خواتین اپنی زینت و آرائش کس کے سامنے ظاہر کر سکتی ہیں؟  
اللہ تعالیٰ قرآن مقدس میں ارشاد فرماتا ہے: وَ قُلْ لِلّهِ مُؤْمِنٌ  
يَعْضُضُنَّ مِنْ أَبْصَارِهِنَّ وَ يَحْفَظُنَّ فُرُوجَهُنَّ وَ لَا يُبَدِّلُنَّ زِينَتَهُنَّ إِلَّا  
مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَ لِيُضْرِبُنَّ بِخُمُرِهِنَّ عَلَى جُبُونِهِنَّ وَ لَا يُبَدِّلُنَّ  
زِينَتَهُنَّ إِلَّا لِيُعُوْلِتَهُنَّ أَوْ ابْنَاهُنَّ أَوْ بَنِيَّ اخْوَانَهُنَّ أَوْ بَنِيَّ اخْوَاتَهُنَّ  
أَوْ نِسَاءَ بَنِيَّ اخْوَاتَهُنَّ أَوْ مَالِكَتْ أَيْمَانَهُنَّ أَوَ التَّبِعِينَ غَيْرُ أُولَى الْأُرْبَةِ مِنْ  
الرِّجَالِ أَوِ الطَّفَلِ اللَّذِينَ لَمْ يَظْهِرُوا عَلَى عَوْرَاتِ النِّسَاءِ وَ لَا  
يَضْرِبُنَّ بِأَرْجُلِهِنَّ لِيُعْلَمَ مَا يُحْفِيْنَ مِنْ زِينَتِهِنَّ وَ تُؤْبِلُوا إِلَى اللَّهِ  
جَمِيعًا إِيَّهُ الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ۔ (النور ۳۱)

مذکورہ آیت مبارکہ سے معلوم ہوا کہ عورت سوائے محارم کے کسی

چوڑی دار اور تنگ پاجامے بھی نہیں پہننا چاہیے کہ اس میں پنڈ لیاں نظر آجائی ہیں عورتوں کے پاجامے ڈھیلے ڈھالے ہوں جیسے کہ شلوار میں تاکر قدم چھپ جائیں۔ (بہار شریعت)

عورت کے لیے مردانہ جوتا پہننا منوع: البداؤ نے ابن ابی ملیکہ سے روایت کی کہ کسی عورت نے حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا سے کہا کہ ایک عورت (مردوں کی طرح) جوتے پہنچتی ہے۔ انہوں نے فرمایا کہ اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم نے مردانی عورتوں پر لعنت فرمائی ہے لہذا مرد کے لیے بھی عورت کی وضع اختیار کرنا منوع ہے۔

بدن کو فربہ کرنے کا مجرب نسخہ: بعض خواتین ڈبلے پن کو دور کرنے کی کئی تدبیریں کرتی ہیں ان کے لیے سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کا بتایا ہوا ہبھترين نسخہ احادیث مبارکہ میں مذکور ہے کہ سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے مردی ہے کہ آپ فرماتی ہیں میری والدہ مجھے موٹا کرنے کی کوشش کرتیں تاکہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس بھیجا جائے۔ (یہ خصیٰ سے پہلے کا واقعہ ہے) جب کوئی تدبیر کا رگرہ ہوئی تو انہوں نے مجھے لکڑی کے ہمراہ کھوکھلانا شروع کر دی جس سے میں اچھی خاصی موٹی ہو گئی۔

(سنن ابن ماجہ: باب القثاء والرطب تبیغان، ص ۳۱۳)

نظر بد سے بچنے کے لیے کا جل لگانا: نظر سے بچنے کے لیے بچوں کے ماتھے یا تھوڑی وغیرہ میں کا جل وغیرہ سے دھبہ لگادیتا درست ہے۔ حدیث کی روشنی میں پلکیں لمبی کرنے کا ہبھترين نسخہ: اکثر لڑکیوں کی خواہش ہوتی ہے کہ پلکیں گھنی ہوتا کہ آنکھیں خوبصورت نظر آئیں حدیث مبارکہ میں ہے کہ اللہ کے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ ائمہ (سرمه) کو ضرور لگایا کرو کیوں کو وہ نگاہ کو نیز کرتا ہے اور بال اگاتا ہے۔ (سنن ابن ماجہ)

کان ناک چھیدنا: عورتوں کے کان ناک چھدوانے میں حرج نہیں اس لیے کہ زمانہ رسالت میں کان چھداتے تھے اور اس پر انکار نہیں ہوا۔ (فتاویٰ عامگیری)

چوٹیوں کو خوبصورت بنانا: زینت کے لیے عورتیں اپنی چوٹیوں میں پوت اور سونے چاندی کے دانے لگاتی ہیں۔ (بہار شریعت)  
گھر کو جائز طریقے سے آرائش کرنے کا طریقہ: گھر کو پھلوں کے گلدستے سے گندید خضری اور کعبہ معظمہ کی تصویریوں اور غیر ذی روح کی

جب کہ وہ لباس اپنا من پسند اور قیمتی تھا۔ روز کا تجربہ شاہد ہے کہ صرف محبووں ہی کی نالپسیدی دیگی پر نہیں بلکہ ایک غیر اہم فرد کی رائے پر بھی ہم اپنی دیرینہ من پسند قیمتی کشی کو تکھڑا دیتے ہیں۔

اسی فطرت انسانی کے مطابق فرمایا گیا کہ المؤمن مرأۃ المؤمن یعنی مسلمان مسلمان کا آئینہ ہے اور ہر مومنہ، مومنہ کا آئینہ ہے اور بار بار آئینہ دیکھنا جس طرح انسانی فطرت ہے اسی طرح مسلمان کی مسلمان سے بار بار ملاقات ہوتی ہے اور ایک مسلمان دوسرے مسلمان کی خوبیوں اور خامیوں پر نظر رکھتا ہے۔ لب سی یہی مقصد ہے آئینہ دیکھنے کا کہ اپنی خوبیوں پر خامیوں پر نظر رکھنے کہ اسی سے نفرت کرنے لگے یا انقاوم پر اتر آئے بلکہ آئینہ دیکھ کر خود کو سدھارا اور سنوارا جاتا ہے تاکہ جس میں جو عیب نظر آئے تو دیکھیے یہ عیب ہم میں تو نہیں اگر ہے تو بنام اسلام اسی طرح چھوڑ دیں جس طرح کانٹوں، چڑیوں اور جوتوں کو اتار دیا جاتا ہے اور ہر خوبی کو بنام ایمان اس طرح اپنالیں جس طرح لباس و زیبائش کو اپنانے کے لیے ہزار جتن کرتے ہیں۔

#### غور کیجیے:

اللہ تعالیٰ نے ہمارے لیے کسی بے جان شئی کو آئینہ نہیں بنایا بلکہ فرمایا العزة لله و لرسوله و للمؤمنین الہذا ہماری عزت و عظمت کے مطابق آئینہ بھی عطا فرمایا جس طرح مومن، مومن کا آئینہ ہے تو مومنہ مومنہ کا آئینہ، عالم عالم کا آئینہ، عابد عابد کا آئینہ، ولی ولی کا آئینہ ہے جسے آئینہ قدرت کہا جائے تو بجا ہوگا۔ اب اس آئینہ قدرت سے نفرت اور خود ساختہ آئینے سے الفت عجیب بات ہے اگر ہم آئینہ قدرت کو چشمِ شریعت سے دیکھیں تو ظاہری و باطنی خوبیوں کردار و گفتار کی خامیوں اور نفسانیت میں چھپے شیطان کی شیطنت دل کے داغ دھبوں کو بھی نمایاں کر کے دیکھا جاستا ہے اور ان داغ دھبوں کو دھونا مٹانا ہمارے ذمے ہے۔ اللہ تعالیٰ ہم سب کو شرعی حدود میں رہ کر زیب و زیبنت کی توفیق عطا فرمائے اور جس طرح ہم دنیا والوں کی نظر میں اچھے دکھنے کے لیے خود کو آراستہ کرتے ہیں اسی طرح معبد و حقیقت کی نظروں میں اچھے بننے کی توفیق عطا فرمائے۔ آمین۔

دل کے بگاڑھی سے بگڑتا ہے آدمی  
جس نے اسے سنوار لیا خود سنور گیا  
.....

کے سامنے اپنی زینت ظاہر نہ کرے اس لیے خواتین کو چاہیے کہ عام مردوں سے اپنی آرائش چھپائیں لیکن ان رشتے داروں سے جن کا ذکر مذکورہ آمیت مبارکہ میں کیا گیا اپنی آرائش کو چھپانے کی ضرورت نہیں۔ اس فہرست میں جن اقربا کا ذکر ہے (خاوند کے سوا) وہ محروم ابdi ہونے میں سب یکساں ہیں لیکن قرابت میں واضح فرق ہے اس لیے علمائے کرام نے انہیں تین درجوں میں تقسیم کیا ہے۔

۱۔ سب سے پہلا درجہ خاوند کا ہے گھر میں جو اس کا مقام ہے وہ کسی کا نہیں۔ لہ حرمه لیست لغیرہ یحل لہ کل شئی یعنی اس سے کسی قسم کا پرداہ اور حجاب نہیں۔

۲۔ اس کے بعد باپ، بیٹا اور بھائی ہیں۔

۳۔ اس کے بعد خاوند کا بیٹا ہے۔

جو چیز شوہر کے سامنے ظاہر کی جاسکتی ہے وہ دوسروں کے سامنے ظاہر کرنے کی اجازت نہیں یعنی جن لوگوں کے سامنے اظہار زینت منوع نہیں ان میں سرفہرست خاوند ہے۔ اس کے بعد محروم لوگ ہیں لیکن ان کے مراتب مختلف ہیں جو مرتبہ باپ اور بھائی کا ہے وہ خاوند کے بیٹے کا نہیں اس لیے اظہار زینت میں بھی فرق ہے۔

بدکار اور غیر مردوں پر زینت ظاہر کرنے والی عورتوں کا حال: سید عالم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے جب شبِ معراج میں جنت و ہجنم کی سیر فرمائی تو آپ نے جہنم میں بھور کے درخت کی طرح لمبے لمبے سانپ، خچر کی طرح پکھو، ستر ہزار سر دکنوں اور اس میں غمکھیں رونے والی عورتیں دیکھیں جو جنچن و پیکار کر رہی تھیں مگر ان کی کچھ نہ سنجاتی تھی اور ان کی پروا نہیں کی جاتی تھی۔ بیمارے آقا صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے پوچھنے پر حضرت جبریل علیہ السلام نے فرمایا کہ یہ وہ عورتیں ہیں جو اپنے شوہروں کو چھوڑ کر دوسروں کے پاس بن سنور کر جاتی تھیں۔

آئینہ کردار: ہمیں غور و فکر کرنا چاہیے کہ ہم آئینہ کیوں دیکھتے ہیں جب کہ نہ نام بدلنا، نہ خدو خال بد لے پھر ہم آئینہ بار بار کیوں دیکھتے ہیں۔ ہم بار بار آئینہ اس لیے دیکھتے ہیں کہ ہمیں اپنی خوبیوں اور خامیوں کا احساس رہے یا اس لیے کہ جن خامیوں اور عیبوں کو دور کرنے کا ہمیں اختیار ہے اسے بدل سکیں، جس لباس میں ہیں وہ ہم پر کھپ رہا ہے یا نہیں، بھی اپنے بالوں کا اشائل بھی بدل دیتے ہیں اور بھی اپنی بہنوں، ماں، سہیلیوں کی رائے سے لباس بدل دیتے ہیں

# کیریز کا انتخاب کیسے کیا جائے؟

(والدین اور طلبہ کے لیے خاص تحریر)

از علیم احمد خان

اور مقام حاصل ہوتا ہے اور اسی کی وجہ سے وہ اپنی خواہشات کی تکمیل کرتا ہے۔ اپنی اور اپنے بچوں، بہن بھائیوں اور دوسروںے زیر کفالت افراد کے لیے غذا، لباس، رہائش، تعلیم اور علاج کے وسائل فراہم کرنا ایسی ذمے داری ہے جس سے کسی صورت بجا نہیں جاسکتا۔ اس ذمے داری کو احسن طریقے سے ادا کرنے کے لیے کوئی نہ کوئی پیشہ اختیار کرنا ضروری ہے۔ انسانی معاشرے کا یہی دستور ہے اور کامیابی کے لیے یہی ایک راستہ ہے جس پر چل کر معاشرے میں باعزت مقام حاصل کیا جاسکتا ہے۔

ماہرین عمرانیات نے انسانی زندگی کو محرك بنانے والی درج ذیل ضروریات کا عین کیا ہے:

۱۔ طبی رسمانی ضروریات: ان میں خوراک، لباس، مکان شامل ہیں۔ جب تک یہ ضروریات پوری نہیں ہوں گی کوئی چیز انسان کو محرك نہیں کر سکے گی۔ ۲۔ تحفظ: خوف، نقصان اور جان کے خطرے سے تحفظ، ملازمت روزگار سے محرومی، جائیداد، خوراک، لباس سے محرومی کے خوف سے تحفظ انسان کی ضرورت میں شامل ہے۔ اس ضرورت کی تکمیل اسے محرك بناتی ہے۔ ۳۔ معاشرے کی ضرورت: مل جل کر رہنا انسان کی فطرت ہے مل جل کر رہنے اور دوسروں کے ساتھ زندگی گزارنے کے لیے ایک دوسرے کے حقوق ادا کرنے ہوتے ہیں ان حقوق کی ادائیگی سماجی ضرورت ہے۔ ۴۔ اندرونی احساسات: مندرجہ بالا ضروریات پوری ہونے کے بعد انسان میں قوت، عزت اور اعتدال کا احساس پیدا ہوتا ہے یہ احساسات انسان کو دلی خوشی اور اطمینان بخشتے ہیں جو کامیاب زندگی کے لیے نہایت ضروری ہے۔ ۵۔ ترقی کی خواہش: ایک خاص مقام پر پہنچنے کے بعد انسان کی فطری خواہش اس سے آگے بڑھنے کی ہوتی ہے۔ ترقی کرنے کا یہ احساس ہی اس کا رخانہ حیات کی رونقوں کی بنیاد ہوتا ہے۔

ملازمت یا کاروبار؟ آپ ملازمت کریں یا کاروبار درحقیقت آپ اپنی زندگی کی ضروریات کو پورا کر رہے ہوتے ہیں۔ آپ کا

کیریز کیا ہے؟ عملی زندگی کامیابی کے ساتھ گزارنے کے لیے کسی پیشے کا انتخاب کیریز کہلاتا ہے۔ ماہرین کے رائے میں کیریز کی تعریف کچھ یوں ہے۔ ۱: انسان کے کام اور کاروبار کے متعلق تجربا۔ ۲: زندگی بھر کے لیے ملازمت یا کاروبار کا سلسلہ۔ ۳: کسی پیشے کا انتخاب جیسے قانون، طب، فنون وغیرہ جس میں آگے بڑھنے کے ظاہری راستے موجود ہوں۔ ۴: کسی ادارے میں آگے کی طرف بڑھنا۔ کیریز کے معنی زندگی گزارنے کے طریقے کے ہیں اور پیشہ کسی خاص شعبے میں یقینی مستقبل کو اختیار کرنے کے معنی میں استعمال ہوتا ہے لیکن اس مضمون میں ہم کیریز اور پیشے (پروفیشن) کو ہم معنی سمجھتے ہوئے گفتگو کریں گے۔

اپنے لیے اچھا کیریز منتخب کرنے کا مطلب یہ ہے کہ انسان ایسا ذریعہ معاش اختیار کرے جو اس کی صحت، صلاحیتوں اور رجحان کے مطابق ہوتا کہ وہ اس خاص پیشے میں زیادہ ترقی کر سکے اور کام کرنے سے اسے اکتا ہٹ یا تھکن محسوس نہ ہو بلکہ تسلیم، اطمینان اور سرست حاصل ہو۔

کیریز کیوں ضروری ہے؟ انسان کی زندگی مسلسل جدوجہد کا نام ہے۔ اشرف الاخلوقات کی حیثیت سے ہمیں جو ذمے داریاں سونپی گئی ہیں ان کی ادائیگی کے لیے انسان کو مادی وسائل کی ضرورت ہوئی ہے۔ ایک خاندان کے سربراہ کو اپنے اہل خانہ کے لیے زندگی کی بنیادی ضروریات، غذا، لباس، رہائش، تعلیم اور علاج فراہم کرنا ہوتا ہے تاکہ خاندان کا ہر فرد عزت کے ساتھ نشوونما پا سکے، معاشرے میں اپنا مقام حاصل کر سکے، اپنی سماجی ذمے داریوں کی تکمیل کر سکے۔

مادی وسائل مہیا کرنے کے لیے انسان ملازمت کرتا ہے یا کاروبار اختیار کرتا ہے تاکہ اس کی معاشری سرگرمیوں کے تیتجے میں وہ مادی وسائل مہیا ہوں جو اس کی اور اس کے اہل خانہ کی ضروریات زندگی کی تکمیل کر سکیں۔ یہ معاشری سرگرمی (ملازمت یا کاروبار) ہی اس کا کیریز ہوتا ہے۔ اسی کیریز کی بنیاد پر اسے معاشرے میں عزت

ایک ترجیحی فہرست بنالینا چاہیے۔ اس فہرست میں کم سے کم تین پیشے ہوں پہلے نمبر پر سب سے پسندیدہ، دوسرا نمبر پر اس سے کم پسند کا اور تیسرا نمبر پر سب سے کم پسند کا پیشہ۔

پیشے کے انتخاب کے دوسرے مرحلے میں، درج ذیل چھ بندیاں باقتوں کو پیش نظر رکھ کر اپنا جائزہ لینا چاہیے کہ میرے لیے کون سا پیشہ بہتر ہو سکتا ہے؟ 1 صلاحیت - 2 تعلیم - 3 ذہانت - 4 رجحان ر میلان - 5 دلچسپی - 6 حالات - ماحول

**صلاحیت:** صلاحیتوں کا مطلب انسان کی ذہنی اور جسمانی خوبیاں ہیں لیکن خوبیوں کا اندازہ ہم کو اسی وقت ہو سکتا ہے جب اپنی خامیوں یا کمبوں کا احساس ہو۔ ایک نوجوان کی خواہش پانٹ کث بننے کی ہے لیکن اس کی نظر کمزور ہے اس لیے وہ پانٹ نہیں بن سکتا کیونکہ شخص صفائی بننا چاہتا ہے لیکن اسے زبان پر عبور نہیں تو وہ اس پیشے میں کامیاب نہیں ہو سکتا۔ اچھی گفتگو کی صلاحیت رکھنے والے وکالت یا سینکر کے پیشے میں کامیاب ہو سکتے ہیں۔

**تعلیم:** تعلیم کا مطلب یہ ہے کہ اس نے اب تک جو تعلیم حاصل کی ہے وہ اس پیشے کی ضرورت کے مطابق ہونا چاہیے جو وہ اختیار کرنا چاہتا ہے۔ ڈاکٹر کا پیشہ اختیار کرنے کی خواہش رکھنے والے کو ضروری ہے کہ اسے انٹرمیڈیٹ سائنس کا امتحان پری میڈیکل گروپ میں کامیاب کرنا ہو گا جب ہی وہ ایم بی بی ایس کے لیے کالج میں داخلے کا اہل ہو گا۔

**ذہانت:** کامیابی کے لیے تعلیم کے ساتھ ذہانت بھی لازمی ہے ذہانت کا مطلب اپنے علم اور تجربے کو تجزیے کے ساتھ بروقت استعمال کرنا ہے اچھی یادداشت ذہانت کو حسن عطا کرتی ہے کم سے کم وسائل کو زیادہ سے زیادہ موثر بنانا بھی ذہانت کا کرشمہ ہے۔ انسان کوئی بھی کیریئر منتخب کرے ذہانت کامیابی کے لیے ضروری ہے۔

**رجحان یا میلان طبع:** ہر شخص کو کوئی ایک یا چند کام آسان لگتے ہیں وہ انہیں دوسروں کے مقابلے میں جلد سیکھ جاتا ہے، ان کے تینیکی پہلوؤں کو فوری طور پر سمجھ لیتا ہے۔ دوسرا افراد کے مقابلے میں اسے یہ برتری اس لیے حاصل ہوتی ہے کہ اس کار رجحان اس خاص کام یا شعبے کی طرف ہوتا ہے بعض نوجوانوں کو الیکٹرونکس کے آلات سے اس قدر دلچسپی ہوتی ہے کہ اس کے اسرار و رموز سے خود بخود واقف ہو جاتے ہیں۔ اڑ کے گڑیوں کے کھیل میں دلچسپی نہیں رکھتے لیکن

کار و بار آپ کا پیشہ بھی ہے ملازمت بھی۔ کامیابی کے لیے شرط یہ ہے کہ آپ نے اس سلسلے میں منصوبہ بندی مکمل کی ہوئی ہو اور اپنی ترقی کے ہدف مقرر کیے ہوئے ہوں۔ کسی مفکر کا کہنا ہے کہ پیشہ کوئی بھی ہو اس کی اصل حیثیت تجارت سے مختلف نہیں ہو سکتی۔ ایک ٹوکری ڈھونے والا مزدور بھی دراصل ایک تاجر ہے جو اپنی جسمانی مشقت فروخت کر کے روزی کما تا ہے، دفتر میں کام کرنے والا لکر بھی تاجر ہے جو اپنی دماغی محنت فروخت کر کے معاوضہ حاصل کرتا ہے اور ایک دکاندار تو ہے جو اپنامال فروخت کر کے دولت اکٹھی کرتا ہے۔ اسی طرح وکیل، ڈاکٹر، انجینئر، منتظم سب تاجر ہیں۔ ہر شخص دنیا کے بازار میں اپنی اپنی صلاحیتیں، قوت، محنت اور مال فروخت کر کے زندگی گزارنے کا سامان مہیا کر رہا ہے۔ اس عمل میں انسان سب سے زیادہ خوشی کس ذریعے میں محسوس کرتا ہے اور اپنی صلاحیتوں کو بد رجہ اتم کس چیز میں بروئے کار لاتا ہے۔ اس ذریعے اور چیز کے علم، فہم اور اس کے شعوری انتخاب کو کیریئر کا انتخاب کہتے ہیں۔ گویا ملازمت ہو یا کار و بار یہ دونوں کیریئر کے دوراستے ہیں۔

**کیریئر کا انتخاب:** اپنے اطراف ہونے والی معاشی سرگرمیوں پر تضرر ڈالیے تو آپ کو تمام لوگ تین قسم کے کام کرتے نظر آئیں گے۔ ۱۔ عملی کام: یہ ایسے کام ہیں جن میں کام کرنے والا اپنے ہاتھوں کے ذریعے کسی ایسے عمل میں معروف ہوتا ہے جس سے کوئی مشین، آلة، پر زہ حرکت کرتا ہے جیسے انجینئر، پانٹ، کسان، کمپیوٹر آپریٹر وغیرہ۔ ۲۔ کاغذی کام: وہ کام ہیں جو خط و کتابت، لکھنے، پڑھنے اور اعداد و شمار سے متعلق ہیں جیسے اکاؤنٹنٹ، صحافی، آرکیٹیک، سینکڑی وغیرہ۔ ۳۔ عوامی را فرادی کام: ایسے کام جن میں کام کرنے والے کا واسطہ عوام یا مختلف افراد سے زیادہ ہوتا ہو اس زمرے میں آتے ہیں جیسے ڈاکٹر، استاد، ایئر ہو سٹس وغیرہ۔

شعوری یا غیر شعوری طور پر ہر نوجوان دوران تعلیم چند پیشوں کو پسند کرنے لگتا ہے۔ اس پسند کے پس منظر میں اس کے خاندان کے افراد کے پیشے، اس کے دوستوں کے والد یا بھائیوں کے پیشے، تو قیہیروز کے پیشے یا کسی خاص شخصیت سے اس کی ذہنی وابستگی اور عقیدت کا فرمایا ہوتی ہے۔

جب نوجوان زندگی کے اس دورا ہے پر پہنچے جہاں اسے اپنی پیشہ و رانہ تعلیم کے مرحلے میں داخل ہونا ہے تو اپنی پسند کے پیشوں کی

لڑکیاں وہی کھیل کھیلتی ہیں۔

پیشے کے انتخاب میں رجحان کو ضرور مدد نظر رکھنا چاہیے اور اس کے مطابق اپنی ترجیحات میں سے کیریکار انتخاب کرنا چاہیے۔

**دچپی:** بعض کام جو دوسروں کے لیے مشکل ہوتے ہیں وہ آپ کے لیے آسان ہوں گے اور جو کام آپ کو مشکل نظر آتے ہیں وہ دوسروں کے لیے بہت سہل ہو سکتے ہیں۔ یہ مشکل اور آسان کا سارا کھیل ہماری ذاتی دچپی کا نتیجہ ہے جس کام سے ہمیں دچپی ہوتی ہے وہی ہمارے لیے آسان ہو جاتا ہے۔ عملی زندگی کے لیے پیشے کا انتخاب کرتے وقت دچپی کا عضر نہایت اہم ہے کیونکہ انسان کو وہی کام پر طور پیشہ پینا چاہیے جو اسے دلچسپ نظر آئے۔ کام دلچسپ اور رجحان کے مطابق ہو تو وہ کام نہیں رہتا مشغله بن جاتا ہے اور اس کام کو انجام دیتے وقت انسان تحکم محسوس نہیں کرتا خواہ اس میں لکھا ہی وقت صرف کیوں نہ ہو جائے۔ کوشش کرنی چاہیے کہ جو کام آپ کے لیے دلچسپ ہیں وہی آپ کا پیشہ بھی ہوں۔

**حالات راحوال:** انسان کا ماحول اس کی زندگی پر اثر انداز ہوتا ہے یہی ماحول پیشے کے انتخاب میں آپ کے فیصلے کو بھی متاثر کر سکتا ہے، آپ کی جدوجہد کا رخ معین کر سکتا ہے جیسے ایک کم وسائل رکھنے والے نوجوان کے لیے یہ ضروری ہے کہ وہ اپنے والد کا ہاتھ بٹانے کے لیے دسویں جماعت کے بعد ملازمت کرے۔ یہ نوجوان اپنے خاندان کے حالات کے پیش نظر دسویں جماعت کے بعد ملازمت کر سکتا ہے اور شام کے کالج میں یا کسی اوپن یونیورسٹی کے ذریعے اپنی تعلیم جاری رکھ سکتا ہے۔ حالات مشکل ہوں یا آسان ان کو زندگی کی حقیقت سمجھ کر قبول کرنا چاہیے اور انہیں حالات میں اپناراست تلاش کرنا چاہیے۔

☆☆☆

### کنجوسی کی نحوست

خالد کا تعلق ایک کھاتے پیٹے گھرانے سے تھا لیکن اس کا پچا بہت ہی کنجوس تھا اور تنگی کی زندگی جیتا تھا۔ اس بیکی وہ بات تھی جس کے باعث لوگ اسے پسند نہیں کرتے تھے اور نہ کوئی عزت دیتے تھے۔ اس کی کوشش ہوتی تھی کہ جو کچھ اس کے پاس ہوا سے اشرفیوں میں تبدیل کرائے وہ اشرفیوں کو اپنی نگاہوں کے سامنے دیکھنا پسند کرتا تھا۔ ایک دن اس نے وہ ساری اشرفیاں اپنے باغ میں دفن کر دیں۔ اب ہر روز

وہ باغ میں جاتا، اشرفیوں کو زمین سے نکالتا، ایک ایک کر کے انھیں گلتا اور پھر واپس وہیں زمین میں گاڑ دیتا تھا۔  
ایک دن جب وہ باغ میں گیا تو اسے اشرفیاں نہیں ملیں یقیناً کسی نے چوری کر لی ہوں گی۔ اب وہ غصے سے پاگل ہو رہا تھا اور اسے سمجھ میں نہیں آ رہا تھا کہ کیا کرے۔ جب خالد کو اس حادثے کی خبر ہوئی تو وہ اپنے کنجوس چچا سے ملنے کے لیے گیا اور کہا: جو پیسے چلے گئے چلے گئے ان پر آنسو بہانے سے کوئی فائدہ نہیں وہ آپ کے نہیں تھے۔ اگر وہ آپ کے ہوتے تو آپ انھیں باغ میں لے جا کر کبھی زیر زمین دن نہیں کرتے بلکہ اپنے مفید کاموں میں اسے استعمال کرتے اس سے لوگوں کی ضرورتیں پوری کرتے اور عوام و خواص میں عزت کرتے۔  
پیارے بچو! کنجوسی کتنی بڑی چیز ہے اس کا اندازہ اس سے لگاؤ کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم نے اس سے اللہ کی پناہ چاہی ہے نیز آپ (صلی اللہ علیہ وسلم) ارشاد فرماتے ہیں: کنجوس اللہ سے دور ہوتا ہے، جنت سے دور ہوتا ہے، لوگوں سے دور ہوتا ہے (اور) جہنم سے قریب ہوتا ہے۔

### ان باتوں پر عمل کرو

- (۱) اللہ پر توکل کرنے والا دونوں جہاں میں سر بلند رہتا ہے
  - (۲) مسلمان وہی ہے جو اللہ رسول کا فرماں بردار ہے۔
  - (۳) قابل قدر وہ ہے جس کا لباس خستہ اور سینہ علم سے معمور ہے۔
  - (۴) جس کی نظر مقصدر پر ہوگی کامیابی اس کے قدم چوئے گی۔
  - (۵) توکل ہی تو ”کل“ ہے۔ (حافظ ملت)
- (۶) مصیبت ایک ایسا آئینہ ہے جس میں اپنے اور پرائے پہچانے جاتے ہیں۔

### (۷) عقل مندوہ ہے جو کم بولے

- (۸) جہاں علم کی روشنی ہو وہاں جہالت کا ندھیر کبھی نہیں آ سکتا۔
  - (۹) ما یوسی سے مت گھبرا دیکیوں کے ستارے اندر ہیرے ہی میں چمکتے ہیں۔
  - (۱۰) جوبات حکمت سے خالی ہو وہ آفت، جو خاموشی سے خالی ہو وہ غفلت اور جو نظر سے خالی ہو وہ ذلت ہے۔
- محمد کفیل نوری۔ (متعلم الجامعۃ الغوثیۃ بحمد العلوم، ممبئی)

❀.....❀

# ”تقلید“ اور پروفیسر مسعود احمد مجددی

از: صادق رضا مصباحی

موضوع کو ہاتھ لگایا اس کا حق ادا کر دیا اور کھڑی آنسو بھاتی رہی۔ کسی مفکر نے کہا ہے کہ اگر کسی موضوع پر لکھنا ہو تو ایسا لکھو کے اس موضوع کا نام ذہن میں آتے ہی اس شخص کا نام ذہن میں آجائے جس نے اس موضوع پر لکھا ہے۔ اس خیال کی روشنی میں میرا یہ کہنا صدقی صد درست ہے کہ پروفیسر مسعود نے جو کچھ لکھا ہے اور جتنا لکھا ہے آئندہ اس موضوع پر لکھنے والے کے لیے ان سے صرف نظر کرنا مشکل ہے۔ اس مفکرانہ قول کے سیاق میں ”تقلید“ کا اگر جائزہ لیا جائے تو قارئین میرا اس بات پر ایمان لائے بغیر نہ رہ سکیں گے۔ ۸۰ صفحات کی اس کتاب میں پروفیسر مسعود احمد صاحب قبلہ نے غیر مقلدین کا اتنی خوب صورتی سے رذفہ مایا ہے کہ طبیعت واہ واہ کراٹھی ہے۔ ان کی ایک خوبی جو مجھے سب سے زیادہ پسند ہے وہ یہ ہے کہ وہ اپنی گفتگو کو عقل و نقل کا مرکب بنانے کا پیش کرتے ہیں۔ اس کتاب میں بھی انہوں نے قاری بالخصوص جانب دارقاری کو عقل و نقل کے حصار میں اس طرح باندھ دیا ہے کہ اسے راہ فراز نظر نہیں آتی۔

میرا مانتا ہے کہ کتابیں ایسی لکھی جانی چاہیے کہ وہ خود بول دیں کہ ہمیں پڑھو۔ پروفیسر موصوف کی بشمول دیگر کتابوں کے ”تقلید“ بھی ایک ایسی ہی کتاب ہے اگر کوئی اس کا معروضی مطالعہ کرے تو تھائق کے اجائے خود ہی اس کے ذہن و فکر کو روشن کر دیں گے اور اس کی فکری آلاتشوں کا اغفریت ان کی تحریر کے جادو سے خود بخود بھاگ کھڑا ہوگا۔ ”تقلید“ کو دیساں ابواب کے تحت اس طرح باندھا گیا ہے کہ غیر تقلیدی ذہن کا کس مل نکل کر رہ گیا ہے۔ ابواب کی یہ جملکیاں آپ بھی دیکھ لیں۔ ا۔ تقلید: ایک فطری ضرورت، ۲۔ قرآن و حدیث کی اہمیت، ۳۔ حکمت و فتاہت: قرآن حکیم کی روشنی میں، ۴۔ تقلید: قرآن کی روشنی میں، ۵۔ امام ابوحنیفہ: حیات و خدمات، ۶۔ امام ابوحنیفہ: قرآن و حدیث کی روشنی میں، ۷۔ امام ابوحنیفہ: متفقین و متاخرین کی نظریں، ۸۔ دنیاۓ اسلام میں حفیت کی مقبولیت، ۹۔ غیر مقلدین: تاریخ کے آئینے میں، ۱۰۔ عالمی سازش اور وقت کا تقاضا۔ (بقیہ: میں: اپر)

پروفیسر مسعود احمد مجددی کو میں نے کبھی نہیں دیکھا مگر میں انہیں جانتا ہوں اور حق یہ ہے کہ اچھی طرح سے جانتا ہوں ان کی کتابوں کے ذریعے جانتا ہوں ان کے مقالات کے ذریعے جانتا ہوں ان کے فلکوفن کے حوالے سے جانتا ہوں اور ان کے اسلوب نگارش کی ساخت کے حوالے سے جانتا ہوں۔ میں نے ان کی ساری کتابیں تو نہیں پڑھیں مگر جتنی بھی پڑھی ہیں ان سے ان کی عظمت کے نقوش روشن سے روشن تر ہوتے چلے گئے ہیں۔ پروفیسر مسعود اب علیہ الرحمة ہو چکے ہیں وہ دنیا کی نگاہوں سے اچھل ہیں مگر واقعہ یہ ہے کہ وہ اب بھی زندہ ہیں وہ لا بھر بیویوں میں زندہ ہیں فکریوں میں زندہ ہیں ذہنوں میں زندہ ہیں دلوں میں زندہ ہیں کتابوں میں زندہ ہیں رسائل و اخبارات میں زندہ ہیں سیمیناروں میں زندہ ہیں گفتگوؤں میں زندہ ہیں تقریبوں میں زندہ ہیں۔ وہ پچھپ تو گئے ہیں ملکاگا تاریخ پر ہے ہیں۔ وہ سوتو گئے ہیں ملکان کی قلمی سوغات جاگ رہی ہے اور نہ صرف یہ کہ جاگ رہی ہے بلکہ دوسروں کو بھی جاگ رہی ہے انہیں چھپوڑ چھپوڑ بیدار کر رہی ہے ان سے کچھ کہنا چاہتی ہے انہیں کچھ بتانا چاہتی ہے انہیں کچھ سکھانا چاہتی ہے۔ وہ سوتو زمین کے نیچے رہے ہیں مگر زمین کے اوپر ان کے خیالات، نظریات، ارشادات، ہدایات، معمولات اور فکریات کے لفظی پیکر چل پھر رہے ہیں دماغ کی وادیوں میں ادھر سے ادھر دوڑتے پھر رہے ہیں اور غیر اسلامی نظریات کا تعاقب کر رہے ہیں۔ ان کے افکار کی معنوی لے اتنی باندھ ہے کہ اردو قارئین کا ایک بڑا طبقہ اس کے گرد اکٹھا ہو گیا ہے۔ میرا دعویٰ ہے کہ جب تک اردو زندہ رہے گی اور انصاف دیانت کا پلڑا بھاری رہے گا اس وقت تک پروفیسر مسعود احمد مجددی کے خیالات قارئین کو چھپوڑتے رہیں گے۔

انہوں نے درجنوں کتابیں لکھیں اور ہر ایک کتاب اپنی جگہ ایک مکمل شناخت اور معتبر حوالہ ہے۔ انہوں نے صرف روایتی موضوعات پر نہیں لکھا ہے افکار سمیئے، نئے آفاق تلاش کیے، نئی زمین چنی اور نئے خیالات تراشے غرض باذوق قاری کی مدارات کا خاصا اہتمام کیا۔ جس

# دینی، علمی، مذہبی اور دعویٰ سرگرمیاں

از: ادارہ

ریاض الدین اشرفی تجھی کی تلاوت قرآن سے اس سیشن کا آغاز ہوا بعدہ مولانا سید توفیق تجھی نے بارگاہ رسالت میں نذرатаۃ عقیدت پیش فرمایا۔ پھر صدر المدرسین حضرت مولانا فتح الرحمن مصباحی مدظلہ العالی نے ”تحریک کے اداروں کے فارغین کی خصوصیات کیا ہوئی چاہیں؟“ کے عنوان سے جامع گفتگو کرتے ہوئے فرمایا ”تحریک کے اداروں کے فارغین میں علم، اخلاق، اخلاق حسن، صبر و تحمل، تقویٰ و پرہیز گاری، عیب پوشی، جھوٹ، کبیہ، حسد اور تکبیر سے دوری، علم کی تظمیم و تو قیم، سینیز مبلغین کی عزت افرادی اور جو نیز مبلغین کی حوصلہ افرادی کا جذبہ اور اسلام کے علاوہ دیگر ادیان کے تعلق سے معلومات ہوئی چاہیے۔“

پھر حضرت مولانا مظہر حسین علیہ مسیحی صاحب نے ”اسلام کی ترویج و اشاعت میں میڈیا کا کردار“ کے عنوان سے خطاب فرمایا اور متعلقین مجلس سے اپیل کی کہ اپنے علمی و فکری مضامین زیادہ سے زیادہ اخبارات و جرائد میں اشاعت کے لیے بھیجا کریں اس کی نیماد پر میڈیا سے آپ کا تعلق مضبوط ہوگا۔ نعت شریف کے بعد جامعہ غوثیہ تجھم العلوم کے شیخ الحدیث حضرت علامہ مفتی زبیر احمد برکاتی مصباحی مدظلہ العالی کا ”نوفارغ علامے“ ہونے والی خطائیں اور ان کے ازالے کی مکمل صورتیں“ کے عنوان سے پر مغرب خطاب ہوا۔ آپ نے کچھ خامیوں کا ذکر کرتے ہوئے ان کی اصلاح کے طریقے بیان فرمائے۔ اس سیشن کی قیادت جامعہ غوثیہ تجھم العلوم کے استاذ نے فرمائی۔

## دوسری نشست (متعلقین مجلس کی آپسی گفتگو):

دوسری نشست متعلقین مجلس کے مابین ہوئی جس میں ذاتی مسائل پر گفتگو ہوئی، ماضی کا تجربیہ کیا گیا، مستقبل کے لیے منصوبے بنائے گئے، متعلقین و معاونین کی بارگاہوں میں ہدیہ تشوکر پیش کیا گیا اور تحریک و مجلس کے تعلق سے سوالات و جوابات کا سلسلہ جاری رہا۔ نعت پاک کے بعد مجلس علمائے نجومیں کے صدر مولانا سید عمران صاحب قادری تجھی (صدر المدرسین جامعہ راجحہ العلوم، مہاپولی) نے شرکاء میٹنگ کا خیر مقدم کرتے ہوئے جماعت اسلامی کی تنظیم، S.I.O، اہل حدیث کی تنظیم

## مجلس علامے تجھمیں کی دوسری سالانہ میٹنگ

”مجلس علامے تجھمیں“ سُنی دعوت اسلامی کے تعليی اداروں سے فارغ ہونے والے علماء و حفاظ کی میٹنگ ہے جس کی تشکیل ۲۰۱۰ء اپریل کو منعقدہ پہلی میٹنگ میں ہوئی۔ اس کے قیام کا مقصد تحریک کے اداروں سے فارغ ہونے والے حفاظ، قرار اور علماء کو آپس میں مر بوط کرنا، ان کے معاملات و مطالبات مرکزیک اور مرکز سے جاری ہونے والے احکام ان تک پہنچانا، ان سے مسلسل راستے میں رہ کرانے کے اور تحریک و مرکز کے درمیان خلاپیدانہ ہونے دینا اور اگر کسی وجہ سے ہو گیا ہے تو اس کا ازالہ کرنا، جو حضرات تحریک کے اداروں میں تدریسی خدمات انجام دے رہے ہیں انہیں بہتر تعلیم و تربیت پر ابھارنا، انہیں تصنیف و تالیف، ترجمہ و تکشیہ، تحریک و تحقیق، علمی و فکری کاموں پر ابھارنا اور ان کاموں کے لیے راہیں ہموار کرنا، جو معاشری اعتبار سے کمزور ہیں ان کی حقیقت و مدد و کرنا، ہر ایک کی خدمات کا جائزہ لینا، ان سے ان کی کارکردگی کی روپورث طلب کر کے کام کو مزید مستحکم بنانے کے لیے لا جھ عمل تیار کرنا اور اسے عملی جامہ پہنانا اور ہر سال ایک میٹنگ منعقد کر کے سال گزشتہ میں کیے گئے کاموں کا تجزیہ اور آئندہ کے لیے منصوبہ بندی کرنا وغیرہ شامل ہیں۔ چنانچہ انہیں باتوں کے پیش نظر ۲۸ اپریل ۲۰۱۱ء کو کچھی میمن جماعت خانہ میں میں مجلس کی دوسری سالانہ میٹنگ امیر سُنی دعوت اسلامی حضرت مولانا محمد شاکر نوری صاحب کی سرپرستی میں منعقد ہوئی اور مذکورہ مقاصد کے تحت غور و خوض ہوا، مشورے طلب کے گئے، مشکلات و مسائل سنے گئے اور ان کے حل کے لیے تجویز رکھی گئیں۔

## میٹنگ کی تفصیل

**پہلی نشست** (اساتذہ جامعہ غوثیہ متعلقین مجلس کے مابین):  
پہلی نشست مرکزی ادارہ جامعہ غوثیہ تجھم العلوم کے اساتذہ و متعلقین مجلس کے مابین ہوئی جس میں اساتذہ نے اپنی نیحتوں اور مشوروں سے نوازا۔ اس سیشن کی نظم مجلس کے خازن الحاج مولانا محمد افضل برکاتی تجھی نے کی۔ صحیح تقریباً ساڑھے نوبجے ”جمعیۃ القراء“ کے صدر حافظ وقاری

مابین ہوئی۔ اس نشست میں آپ نے متعلقین مجلس کی جانب سے پیش کیے جانے والے چند قابل غور مسائل پر فتنگوفرمائی اور ہر ممکن تعاون کا وعدہ فرمایا، دس نکالی پروگرام پر تفصیل سے روشنی ڈالی اور اپنی مفید نصیحتوں اور پیشی مشوروں سے نواز۔ بعد نماز عصر آپ نے شرکاء میئنگ کی جانب سے کیے جانے والے کئی سوالات کے تشفی بخش جوابات عنایت فرمائے۔ نماز مغرب کے بعد پھر سوالات و جوابات کا سلسلہ دوبارہ شروع ہو گیا۔

سوالات کی ایک طویل فہرست تھی جن کے طبقاً بخش جوابات حضرت امیر سُنی دعوتِ اسلامی ہی دے سکتے تھے۔ یہ سلسلہ تمہارے دس نکالی پروگرام پر فتنگوفرمائی ہے۔ حضرت نے اس پر تفصیل سے روشنی ڈالی اور شرکاء میئنگ کو اجتماعات و دروس کا اہتمام کرنے، پر خلوص تدریسی خدمات کا اترام کرنے، باہمی رابطہ مضبوط کرنے، مجلس کا مالی تعاون کرنے، تحریک کا شخص برقرار رکھنے، تحریک کے نظام کو مضبوط کرنے، باہمی تعاون کرنے، اور اد و وظائف کی عادت بنانے، علم اور سماج کو مجلس سے قریب کرنے اور مبلغین کا اترام و اعزاز کرنے کی نصیحت و تاکید فرمائی۔ آپ نے ”عصر حاضر میں نائیں رسول کی ذمے داریاں اور خارجی و داخلی فتنے“ کے عنوان سے سخنگانہ خطاب بھی فرمایا اور علم کی حیثیت، عالم دین کی ذمے داریاں، علم اور دعوت دین کی رہا میں کس کس قسم کی رکاوٹیں آتی ہیں نیز ان کا مقابلہ کس طور پر کیا جائے، ان ساری باتوں پر تفصیلی فتنگوفرمائی۔

صلوٰۃ وسلم اور حضرت امیر سُنی دعوتِ اسلامی کی دعاؤں پر میئنگ اختتام پذیر ہوئی۔ اخیر میں حضور امیر سُنی دعوتِ اسلامی نے مجلس علمائے نجمین کے ذریعہ تحریک کو تقویت پہنچانے کے لیے مجلس کی جانب سے مرتب کردہ ”دس نکالی پروگرام“، اہم رابطہ نمبر اور تخفیقیں فرمائے۔ جو متعلقین مجلس دورست تشریف لائے تھے ان کے اخراجات سفر کی ادائیگی بھی کی گئی۔ تمام شرکاء ایک نیا عزم و حوصلہ لیے اپنے اپنے علاقوں کی طرف روانہ ہو گئے۔ یہ پورا پروگرام انتہیت کے ذریعہ آن لائن (Online) نشر کیا گیا جسے بیرون ممالک میں موجود متعلقین مجلس نے بھی سماعت کیا۔ اس میئنگ میں ہندوستان کے طول و عرض میں پھیلے ہوئے پچاس سے زائد بھی علماء، حفاظ و قرائشیک ہوئے جب کہ بہت سارے علماء حفاظ کسی مجبوری کے تحت شرکیں نہ ہو سکے۔

### مستقبل کے منصوبے:

☆ مجلس کے ذریعے تحریک کے اداروں کے مدینے کے درمیان مضبوط رابط پیدا کرنا تاکہ سارے اداروں میں تعلیم و تربیت اور نظم و ضبط بہتر اور یکساں ہو جائے۔ ☆ تحریک کے سارے یعنی اداروں خصوصاً مدارس و

I.R.F. اور تبلیغی جماعت کے بڑھتے ہوئے فتنے کی جانب متعلقین مجلس کی توجہ مبذول کرائی اور ان گمراہ کن نفعیوں کے فتنے سے امت مسلمہ کو حفظ رکھنے کے لیے تحریک کے اداروں سے فارغ اور متعلقین مجلس (علماء) کی ذمے داریوں کی یاد دہانی کرائی۔ موصوف نے مجلس کے حوالے سے دو اہم و بیانی باتیں پیش کیں اول یہ کہ ہماری مجلس تحریک (سنی دعوتِ اسلامی) کی معافی مجلس ہے اور دوم یہ کہ بھی معافی میں ہمارے لیے ہمارے امیر کا فیصلہ آخری فیصلہ ہو گا۔ بعدہ انہوں نے پچھلی میئنگ میں دیے گئے بارہ نکالی پروگرام کا عملی تحریک پیش کیا اور حاضرین سے اپیل کی کہ مستقبل میں متعلقین مجلس بارہ نکالی پروگرام کو عملی جامہ پہنانے کی ہر ممکن جدوجہد کریں۔

مجلس کے سکریٹری جzel مولانا عبداللہ عظیمی بھی (جامعہ حرم جم العلوم، مہاباپولی) نے پوری دنیا میں جہاں کہیں بھی علم موجود ہیں ان تمام کو حسب ذیل تیرہ حصوں میں تقسیم کیا اور ہر حصے سے متعلق ساتھیوں کے اسمائے گرامی ذکر کیے۔ (۱) سرپرست حضرات (اس میں اویں فارغین شامل ہیں) (۲) ہفت رکنی مجلس عاملہ (اس میں صدر، نائب صدر، جزل سکریٹری، جوانہنگ سکریٹری، رخانہنگ اور ایک رابطہ کار ہیں) (۳) مرکز سے متعلق (۴) میئنگ کے جنوبی علاقوں سے متعلق (۵) میئنگ کے شمالی علاقوں سے متعلق (۶) تھانے اور پونے ضلع سے متعلق (۷) پرہنی اور سانگک ضلع سے متعلق (۸) گجرات سے متعلق (۹) کرناٹک سے متعلق (۱۰) راجستان سے متعلق (۱۱) کیرلا و آندھرا پردیش سے متعلق (۱۲) یوپی و بہار سے متعلق (۱۳) بیرون ہند سے متعلق۔

مولانا نے فرمایا ”بھی علم کے علاوہ جو بھی حفاظ اور غیر بھی علم اسکریٹریک میئنگ ہیں مستقبل میں ان کی کارکردگیوں کو دیکھنے کے بعد انہیں بھی علاقائی ساتھیوں کے ساتھ جوڑ دیا جائے گا اور جس علاقے میں جس کی کار کردگی بہتر ہو گی اسے متعلق علاقے کا ذمہ دار شہزادیا جائے گا تاکہ کام منظم ہو جائے اور اس میں مزید پچھلی آجائے۔“

تصنیف و تالیف، ترجمہ و تحریک، تحریج و تحقیق، مضمون و تبصرہ نگاری وغیرہ کے کاموں کی طرف توجہ مبذول کراتے ہوئے فرمایا ”ہمارا یہ بھی منسوبہ ہے کہ جن ساتھیوں کو تحریر میں دل چھپی ہے ہم انہیں عنادیں دے کر ان کے مسودے حاصل کریں گے، اصلاح و نظر ثانی کے لیے ایک ٹیم تشکیل دیں گے اور اس کے بعد طباعی و اشاعی مراحل سے گزار کر ان کی کاوشوں کو عوام و خواص میں متعارف کرائیں گے۔“

**تیسرا نشست (امیر محترم و متعلقین مجلس کے مابین):**

تیسرا نشست حضرت امیر سُنی دعوتِ اسلامی اور متعلقین مجلس کے

**بلیک برن (برطانیہ)** میں سنی دعوتِ اسلامی کے اجتماعات ۲۳ مئی بروز پیرِ مجید غوشہ، چیسٹر سٹریٹ بلیک برن میں ایک عظیم الشان مخفی نعمت کا انعقاد ہوا حافظ و قاری راشد صاحب نے تلاوتِ قرآن پاک سے آغاز فرمایا۔ حضرت علامہ حافظ و قاری تصدق صاحب نے نعمت کی ذمے داری نجھائی۔ مبلغ سنی دعوتِ اسلامی حافظ سلیمان نوری (Canada) نے شرکاے مخفی کوئی کی رغبت دلائی مخفی کے مہماں خصوصی مبلغ سنی دعوتِ اسلامی بُلبلیں باعث مدینۃ الحاج قاری محمد رضوان صاحب نے نعمت رسول ﷺ کے نور سے تمام شہروں سے آئے حاضرین مخفی کے لاوں کو منور فرمایا۔ اجتماع کا اختتام ذکر الہی، صلاۃ وسلام اور دعا پڑھوا۔

۲۵ مئی بروز پیدھ مخفی نعمت کا منفرد انداز میں اہتمام کیا گیا۔ شام نعمت کے اس اجتماع کا انعقاد بلیک برن شہر کے ایک مشہور ماءہنہ ریسٹورنٹ میں کیا گیا۔ اس مخفی کا خاص مقصد ان نوجوانوں کو دین سے قریب لانا تھا جو مساجد سے دور ہیں اور ساتھ ہی پریسٹن میں ہونے والے سالاہ اجتماع کی انھیں دعوت بھی دینا تھا۔ اس مخفی میں حضرت علامہ ارشد مصباحی (Manchester) اور مبلغ سنی دعوتِ اسلامی حافظ سلیمان نوری (Canada) نے نوجوانوں سے خطاب فرمایا۔ آخر میں مہماں خصوصی بُلبلیں باعث مدینۃ الحاج قاری محمد رضوان صاحب نے اپنے انوکھے انداز میں نعمت پاک اور فرامین رسول ﷺ سے حاضرین کے قلوب کو عشق رسول ﷺ سے مزین فرمایا۔

مسجدِ رضا اور سنی دعوتِ اسلامی بلیک برن کے زیر اہتمام ۲۰ جون بروز پیدھ مسجدِ رضا بلیک برن میں عظیم الشان اجتماع کا انعقاد کیا گیا۔ اجتماع کا آغاز بعد نمازِ عصر تلاوتِ قرآن مجید سے ہوا۔ تلاوت کے بعد الحاج قاری محمد رضوان صاحب نے اپنے اچھوتے انداز میں حضور پر نور ﷺ کی بارگاہ میں نعمتوں کا نذرانہ عقیدت پیش کیا۔ حضرت علامہ عقیل جلالی نے مختصر وقت میں اپنے خیالات کا افہما کیا۔ آخر میں اجتماع مولانا حافظ وقاری محمد شاکر علی نوری نے خطاب فرمایا۔ قرآنی آیتوں، احادیث موبیہ اور واقعات اسلاف کی روشنی میں امیر سنی دعوتِ اسلامی نے رحم دل ہونے کی اہمیت کو جاگر کیا اور ساتھ ہی عفو و درگز رکی ترغیب دلائی۔ اجتماع کا اختتام صلاۃ وسلام اور امیر سنی دعوتِ اسلامی کی دعائیں پڑھوا۔ (دپودت: ریاض شاہد خان، بلیک برن)

جامعات میں وقتاً فوتاً حالات حاضرہ اور عصر حاضر کے تقاضوں کے اعتبار سے اصلاحات لانا۔ ☆ تحریک کے تعلیمی اداروں کے مدرسین و مدرسات کو معاشری اعتبار سے معبوط کرنا۔ ☆ طلبہ و طالبات کے اذہان کے لحاظ سے نصاب تعلیم اور طریقہ تدریس کو اپڈیٹ (Update) کرنا۔ ☆ تحریک کے تعلیمی اداروں میں مقیم طلبہ کو زیادہ سے زیادہ سہولیات مہیا کرنا۔ ☆ متعلقین مجلس کے لیے مناسب جگہیں مہیا کر کے ان کی خدمات حاصل کرنا۔ ☆ تحریک کے اداروں میں تعلیمی ماحول کو ترقی دینے کے لیے منظم امتحانات اور انعامات کے سلسلے جاری کرنا۔ ☆ طلبہ کے اندر مضمیر صلاحیتوں کو اجاگر کرنے کے لیے مادائے، مناظرے اور تقریبی، تحریری، و نعیمی مقابله منعقد کرنا اور انعامات کا اہتمام کرنا۔ ☆ تحریکی اداروں میں انگریزی، ریاضی، سائنس، جزء نالج اور کمپیوٹر کی باقاعدہ تعلیم کی راہیں ہموار کرنا۔ ☆ ملک و بیرون ملک میں قائد تحریک کے منشا کے مطابق تعلیمی اداروں کے قیام کی راہیں ہموار کرنا وغیرہ۔ (دپودت: محمد خالد رضا جبی)

سنی دعوتِ اسلامی کے زیر اہتمام طبیبہ اسلامک مرکلاسیز ہر سال کی طرح اسال بھی سنی دعوتِ اسلامی کی جانب سے ممبیٰ اور مضافات ممبیٰ میں اسکول اور کالج کے طلبہ و طالبات کے لیے گریمیوں کی چھٹیوں میں طبیبہ اسلامک مرکلاسیز کا اہتمام کیا گیا۔ ان کلاسز میں طلبہ و طالبات کو بنیادی دینی تعلیم سے روشناس کرایا جاتا ہے۔ اس کا کورس ایک مہینے کا ہوتا ہے ان طلبہ و طالبات کو سنی دعوتِ اسلامی کے شعبہ نشر و اشتافت ”ادارہ معارفِ اسلامی“ سے شائع کی گئی نصابی کتاب ”اسلامیات“ سے مہینے بھروس دیا جاتا ہے۔ ہر سال کی طرح اسال بھی طلبہ و طالبات نے بڑھ چڑھ کر حصہ لیا۔ اس سال طلبہ و طالبات کی کل تعداد ۲۰۰۰ کے قریب تھی اور تقریباً ۲۰۰ معلمین کو اس لیے مقرر کیا گیا تھا۔ ان کلاسیز کو ممبیٰ اور مضافات میں تقریباً ۳۰ جگہوں پر منعقد کیا گیا تھا۔ کورس کے اختتام پر تمام طلبہ و طالبات کا زبانی اور تحریری امتحان بھی لیا گیا اور اپنے نمبروں سے کامیاب ہونے والے طلبہ کو سنی دعوتِ اسلامی کے عالمی مرکز ”اسٹیلیل جیب مسجد“ میں سپر کر روز ہونے والے ہفتہ واری سنی اجتماع میں الحاج قاری رضوان خان صاحب پرنسپل ہائی اسکول کے ہاتھوں انعامات بھی تقسیم کیے گئے۔ جن علاقوں میں طبیبہ اسلامک مرکلاسیز کا انعقاد کیا گیا ان کے نام اس طرح ہیں: بھنڈی بازار، ناگیارہ، سائیں، کرلا، گھٹاٹ کوپ، وکروی، بھانڈ وپ، تھانہ، ممبرا، اندھیری، جوگیشوری، وئی، نوی ممبیٰ، مانخورد، گومنڈی، وڈالا وغیرہ۔ (دپودت: محمد جاوید مبلغ سنی دعوتِ اسلامی)

# منظومات

از: ادارہ

## یہ فیض ہے حافظ ملت کا

روشن ہے اندر ہیروں کا چہرہ۔ یہ فیض ہے حافظ ملت کا  
سورج کی طرح جگنو چکا۔ یہ فیض ہے حافظ ملت کا  
پاٹھوں کو ملا تحریر کا فن۔ ہر دل کو محبت کی دھڑکن  
گوگوں کو ملا ہے نطق کا دھن۔ بہروں کو ساعت کا درپن  
اندھوں کو ملی قرآنی ضیا۔ یہ فیض ہے حافظ ملت کا

جو اونجی نئی میں کھوئے تھے ان کو رستہ ہموار ملا  
جو گم تھے حسد اور نفرت میں ان کو صالح کردار ملا  
اک ساتھ ہوئے سب شاہ و گلدا۔ یہ فیض ہے حافظ ملت کا

جو جہل کے صحراء میں تھے انہیں ہر علم کا گلشن سونپ دیا  
جو کفر کی کھائی میں تھے انہیں سرکار کا دامن سونپ دیا  
اوپر چاہے علم قادریت کا۔ یہ فیض ہے حافظ ملت کا

جو عشق نبی سے دور ہوئے ملت کے لیے ناسور ہوئے  
بس ایک نگاہ لطف پڑی ہر حال میں وہ مسرور ہوئے  
جبیسا تھا ظرف ویسا پایا۔ یہ فیض ہے حافظ ملت کا

جو کچے مکان کے مالک تھے وہ اب ہیں محل کے شہزادے  
دانش گاہوں کی عزت ہیں بھولے بھالے سیدھے سادھے  
بھوکا بھوکوں کو کھلانے لگا۔ یہ فیض ہے حافظ ملت کا

ہیں دلیں بدیں کے دیوانے ایک مشع ہے لاکھوں پر والے  
میخوار جو تھے وہ ہیں ساقی رحمت کے کھلے ہیں میخانے  
یہ جمال لطف اشرفیہ۔ یہ فیض ہے حافظ ملت کا

ہر نقش ہنر زرتاب ہوا ہر پیرا ہن کم خواب ہوا  
ہر حسن نظر نایاب ہوا جو ذرہ تھا وہ مہتاب ہوا  
بیکل حسان الہند ہوا۔ یہ فیض ہے حافظ ملت کا

**حضرت بیکل اتساہی بلرام پوری**

# قارئین کے خیالات و تاثرات

از: ادارہ

فتاویٰ رضویہ کو خصوصاً طبع کرنا تھا جس کے لیے آپ نے ہر ہر پریشانی اور مصیبت لینا گوارہ کر لیا تھا۔ (ص: ۵۹)

اس ”سنی دارالاشراعت“ کے بانی حضرت حافظ جی علیہ الرحمہ ہی تھے یہ اور بات ہے کہ حضرت حافظ ملت علیہ الرحمہ نے سرپتی فرمائی ہو۔ ہاں مطالعے کے بعد اس بات کا پتہ چلتا ہے کہ جب حافظ جی علیہ الرحمہ کا انتقال ہوا تو سنی دارالاشراعت کا یہ حال ہو گیا تھا کہ جیسے اجڑا چجن۔ کوئی اس کی طرف لا جدی نہیں والانہیں تھا تو حضور حافظ ملت علیہ الرحمہ نے دوبارہ اس کو ایک نئی زندگی دینے کی کوشش کی تھی۔ اس حقیقت کا اظہار کرتے ہوئے مولانا لکھتے ہیں:

مولانا عبدالرؤوف صاحب بھی اٹھ گئے، اقرباً نے روڈھو کر صبر کر لیا، دوست احباب، متعلقین، ہم جنس فاتحہ خیر سے فرصت فراخ پا کر اپنے اپنے مشغلوں میں مصروف ہو گئے۔ حد یہ کہ دارالعلوم اشرفیہ، مولانا جس کے لیے ریڑھ کی ہڈی تھے مولانا کی خالی جگہ کی پرواہ کیے بغیر برآگے بڑھتا رہا لیکن ایک سنی دارالاشراعت کی بے غور و کفی لاش البتہ پڑی رہی۔ ان کے جسم کو لوگوں نے دفن کر دیا لیکن یہ ادارہ جوان کی روحانیت کا روپ تھا اس کی طرف توجہ نہ ہو سکی حالانکہ یہ وہ ادارہ تھا جس کے لیے مولانا نے خود کو فاکر دیا تھا آخر اسی کو خیال آیا جو زندگی میں بھی مولانا کا سب سے زیادہ قریب تھا ان کے جسم و جان بلکہ دین و ایمان کے بعد سارے جہاں سے قریب یعنی آقائے نعمت حضور حافظ ملت علیہ الرحمہ۔ آپ نے مولانا محمد شفیع صاحب اور مولانا قاری محمد تجھی صاحب کو اس کام پر مأمور فرمادیا اور ان لوگوں نے حساب و کتاب کر کے گزاری کو ایک رخ پر لگادیا۔ (ص: ۲۷ و ۵۵)

مگر آج سنی دارالاشراعت کا اتنا پتہ نہیں ہے کہ وہ کہاں ہے؟ سننے اور پڑھنے میں آیا ہے کہ مبارک پور میں ہی کسی جگہ اس کا قیام ہوا تھا لیکن نہ معلوم کہاں ہے؟۔ اس قلق کا اظہار کرتے ہوئے مفتی عبدالمنان صاحب قبلہ عظیمی مدظلہ العالی تحریر فرماتے ہیں:

اسی لیے اہل و عیال، عزیز و اقرباً، حلقة احباب اور عام متعلقین، علماء مدرسین، طلبہ و معتقدین کے ساتھ ساتھ مختلف ادارے اور انجمنیں

## آہ! میرے مظلوم کی یاد

الحمد للہ جو ان ۲۰۱۱ء کا ماہنامہ سنی دعوت اسلامی نظر نواز ہوا میں کافی شدت سے اس کا انتظار کرتا ہوں آخر کیوں نہ ہو؟ دعوت و تبلیغ کے حوالے سے یہ ایک منفرد سالہ جو ہے ماشا اللہ تعالیٰ مثلاً سے لے کر مضامین، مضامین سے لے کر مظہومات تک سب کچھ قابل ستائش ہے۔ اللہ تعالیٰ و تعالیٰ اور ترقی عطا کرے۔ آمین ثم آمین

اس شمارے میں اداریہ ”حافظ ملت: خدمات، اثرات اور علمی فتوحات“ جو مولانا توفیق احسن برکاتی کے نوک قلم سے صادر ہوا، کافی بہترین اداریہ تھا۔ حضور حافظ ملت کے حوالے سے خدمت اسلام کو ایک پر جوش انداز میں اجاگر کیا ہے اور مولانا نے حضور حافظ ملت کی حیات کے جن جن گوشوں پر روشنی ڈالی ہے وہ واقعی لائق مطالعہ ہیں لیکن مولانا نے صریح پر ایک ایسی بات تحریر کر ڈالی جس نے میرے دماغ میں کچھ کھنک پیدا کر دی۔ وہ لکھتے ہیں:

”حضور حافظ ملت نے ۱۹۵۹ء میں سنی دارالاشراعت قائم فرمایا جس کے تحت فتاویٰ رضویہ: جلد سوم تا جلد هشتم کی طباعت و اشراعت کا عظیم کارنامہ انجام دیا جا چکا ہے۔“

جبکہ حضرت علامہ عبدالرؤوف بیلوی علیہ الرحمہ کی حیات کا مطالعہ یہ کہتا ہے کہ یہ ان کا کارنامہ ہے، اور اتنا مشہور کارنامہ ہے کہ جب بھی علامہ بیلوی علیہ الرحمہ کا نام لیا جاتا ہے تو الجامعۃ الاشرفیہ کے ساتھ ساتھ سنی دارالاشراعت کا تصور بھی ذہن میں آئے بغیر نہیں رہتا۔ مولانا قمر الحسن صاحب بستوی اپنی کتاب ”تذکرہ مولانا حافظ عبدالرؤوف بیلوی علیہ الرحمہ“ میں تحریر فرماتے ہیں:

حضرت حافظ جی علیہ الرحمہ کے بے شمار کارناموں میں سے ایک کارنامہ سنی دارالاشراعت کا قیام بھی ہے جس کی بیانی ۱۳۷۹ء مطابق ۱۹۵۹ء میں رکھی گئی جس کے بانی اور روح روای حضرت موصوف علیہ الرحمہ والرضوان ہی تھے۔ اس کے قیام کا ایک بنیادی اور اہم مقصد امام زمین سیدی اعلیٰ حضرت رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی غیر مطبوعہ تصانیف کو عموماً اور

ضرورت ہے کہ اس موضوع پر زیادہ سے زیادہ لکھا اور بولا جائے اور عوام کو بتایا جائے کہ نزول قرآن کا مقصد یہ نہیں ہے کہ اس کو صرف تلاوت یا حصول شفا اور برکت و ثواب تک محدود کر دیا جائے۔ امام غزالی حضرت علی کا قول نقل کرتے ہوئے لکھتے ہیں ”اس تلاوت سے کیا نفع جس میں سمجھنے سے واسطہ نہ ہو۔ یاد رکھو کہ اگر تم سوچ سمجھ کر ایک آیت کو رات بھر پڑھتے رہو تو یہ بلا سوچ سمجھ پچاس قرآن ختم کرنے کرنے سے بہتر ہو گا (خطبات غزالی)۔ حضرت علی کے اس فرمان سے ان لوگوں کو عبرت پکڑنا چاہیے کہ جنہوں نے تلاوت قرآن کو صرف اور صرف ثواب اور نیکیاں نیز شفا و برکات حاصل کرنا ہی مقصد واحد بنا لیا ہے اور رمضان شریف میں قرآن پر قرآن ختم کرتے چلے جاتے ہیں مگر ترجمہ و تفسیر اور معنی و مطالب سے کوئی تعلق اور اس طرف کوئی توجہ نہیں ہوتی اور سمجھتے ہیں کہ ہم نے قرآن کا حق ادا کر دیا۔ اگرچہ قرآن میں سب کچھ ہے مگر قرآن کو ترجمہ و تفسیر کے ساتھ پڑھنا سب سے اہم ہے۔

اسی شمارے (مسی ۱۱۰۲ء) میں مولانا توپیق صاحب برکاتی کا مضمون بنام ”قصیدہ فلسطین“: امریکہ خاموش کیوں ہے؟ ”صرف ایک مقالہ یا مضمون ہی نہیں بلکہ وقت کی اہم ضرورت ہے۔ میری خواہش ہے کہ مولانا کے اس بیان کو تمام رسائل و جرائد اور سہ ماہی و شش ماہی نیز سالاناموں اور روزناموں کو بھیجا جائے تاکہ اس کی کثرت سے اشاعت ہو سکے۔ ہمارے امراء حکمران تو امریکہ سے خائف ہو کر خاموش تماشائی بنے ہوئے ہیں مگر ایسے نازک حالات میں علماء کرام کو ہرگز خاموش نہیں بیٹھنا چاہیے اور کم از کم زیان و بیان اور علم و قلم کے ذریعے امریکہ و اسرائیل کے خلاف جنگی پیمانے پر تحریک چھپتے ناچاہیے ورنہ ہم ڈاکٹر اقبال کے اس شعر کے مصدقہ ہو کر رہ جائیں گے۔

نہ سمجھو گے تو مت جاؤ گے اے ہندی مسلمانو  
تمہاری داستان تک نہ رہے گی داستانوں میں  
از عبدالرشید قادری ساکن گلو یا پوسٹ سکولہ ضلع پیلی بھیت پوپی

☆☆☆

رمضان المبارک میں قرآن فہمی کے لیے چند تجویز  
(۱) اگر آپ تجارت پیشہ ہیں تو کاروباری امور اس طرز پر انجام دیں کہ فہم قرآن کے لیے دو قتوں میں ایک ایک گھنٹہ مخصوص کر لیں اس

جیسے انچن اہل سنت و اشرافی دارالعلوم اشرفیہ اور ہندوستان کے بے شمار مدارس اور تنظیموں نے اس سانچے پر اپنے دلی دکھ کا انطبخار کیا اور ایصالی ثواب کی مجلسیں قائم کیں لیکن ان تمام سو گواروں کی بھیڑ میں ایک اور ادارہ بھی تھا جو کچھ نہ کر سکا حالاں کہ مولانا اس کے سب کچھ تھے اور وہ مولانا کا سب کچھ۔ میری مراد سنی دارالاشرافت مبارکپور سے ہے۔ وجہ اس کی پہ ہوئی کہ جن جن سے مولانا کا تعلق تھا ادارہ ہو کہ اجنبیں، مدرسہ ہو کہ شخصیتیں، ان کا علیحدہ اپنا وجود بھی تھا اور سنی دارالاشرافت کو مولانا سے الگ کر کے سوچا ہی نہیں جا سکتا اس لیے مولانا کے بعد سنی دارالاشرافت خود بھی مر گیا۔ (ص: ۷۶)

اس بات کا حزن و ملال تو ہم کو بھی ہوا کہ آخر سنی دارالاشرافت کو باقی ہونا چاہیے تھا لیکن اس سے زیادہ غم اس بات پر ہوا کہ وہ جو خوشی اور غم کے دوساری تھے جن میں سے ایک کے وصال پر دوسرے نے اپنے بڑھاپے اور کمزوری کا احساس کر لیا۔ اب ان دونوں کو ان کا برابر کا حق کیوں نہ دیا گیا؟ الجامعۃ اللاشرفیہ میں جھانک جھانک کر دیکھنے کے بعد بھی ان (علامہ عبدالرؤف بلیاوی) کی کوئی نشانی موجود کیوں نہیں ہے؟ اور آج ہم سینیوں کا سفرخراست اونچا جس عظیم ہستی نے کیا اور فرقی بالطلہ کے سامنے فتاویٰ رضویہ کو نداناں شکن جواب بنا کر پیش کیا اس کو جماعتِ رضویت نے کیوں بھلا دیا؟ حال تو یہ ہے کہ قدیم فتاویٰ رضویہ میں تو کہیں ان کا نام مل بھی جاتا ہے لیکن جدید میں تو سرے ہی سے غائب ہے۔ آج ضرورت ہے اس بات کی کہ اس عظیم محسن کو یاد کیا جائے اور اس عظیم مفلک کو زندہ کیا جائے بلکہ اس عظیم مدرب کی حیات کو نہ صرف عام طلبہ بلکہ میدان تحقیق میں اترنے کے خواہش مند فاضلین کے بھی سامنے پیش کیا جائے کیوں کہ ان کی زندگی میں وہ درنایاب موجود ہیں جو ان کے ہی لیے نہیں بلکہ سب کے لئے شغل راہ بن سکتے ہیں۔

از محمد فیضان عزیزی مراد آبادی۔ دارالعلوم علیہیہ مجدد الشاہی بہتی

☆☆☆

### قرآن صرف تلاوت کے لیے نہیں

ضروری عرض یہ ہے کہ ماہ نامہ سنی دعوت اسلامی کی چند کاپیاں موصول ہوئیں دیکھ کر طبیعت خوش ہوئی اور دل مسرور ہوا۔ ماشاء اللہ مضماین کا انتخاب نہایت عمده اور لا اُن صد تحسین ہے۔ سنی دعوت اسلامی کے امیر حضرت مولانا شاکر علی نوری کا مضمون بنام ”داعی کا قرآن“ اور صاحب قرآن سے تعلق ضروری ہے، ”برا عمدہ ہے۔

تعلیم و علم کی اہمیت اجاگر کر دیا تھا۔ تاریخ شاہد ہے کہ جب تک مسلمان علوم و فنون کے ہتھیار سے لیس تھے آفاق و نفس پر ان کی حکمرانی تھی جوں جوں علم سے اعراض کرتے گئے ذلت و بکت ان کا مقدر بنتی گئی۔ اسلام نے جہاں مردوں پر حصول علم کو لازم کیا ہے وہیں عورتوں پر بھی علم حاصل کرنا ضروری قرار دیا ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے بچیوں کو تعلیم اور حسن ادب سکھانے پر خصوصی بشارتیں سنائی ہیں۔ میرے نزدیک اسلام میں دینی و عصری علوم میں کوئی امتیاز نہیں رکھا گیا ہے دونوں علوم کا سیکھنا ضروری ہے لیکن افسوس کی بات یہ ہے کہ مسلم قائدین نے خواتین اسلام کو زیور تعلیم سے آراستہ کرنے کا کوئی بلا منصوبہ نہیں بنایا جس کی وجہ سے مسلم معاشرہ انتشار، اختلاف اور زوال کا شکار ہے۔ جنوبی ہند کے صوبوں اور اضلاع میں کسی حد تک بچیوں کی تعلیم کا اچھا اور معقول انتظام ہے بھی مگر جب ہم شمالی ہند کے صوبوں مثلاً یوپی، بھار، جھار کھنڈ، راجستان، ایم پی وغیرہ پر نظر ڈالتے ہیں تو بڑی مایوسی نظر آتی ہے۔ شمالی ہند کے مذکورہ صوبہ جات میں خواتین کی شرح ناخواندگی ۹۵ فیصد سے زائد ہے۔ آج ضرورت اس بات کی ہے کہ جہاں مسلم قائدین اور مذہبی رہنماء بچیوں کی تعلیم پر توجہ دے رہے ہو ہیں غالباً بچیوں کی تعلیم کا بھی بھرپور اعلیٰ پیمانے پر دینی و عصری تعلیم کا انتظام کریں۔ اس کے بغیر ایک صالح معاشرے کی تکشیل کا خواب دیکھنا میدان میں سراب دیکھنے کی مانند ہے وجب یہ ہے کہ ماں کی گود پیچے کی پہلی تربیت گاہ ہوتی ہے اگر اس پہلی تربیت گاہ میں اولاد کی صحیح تربیت نہ ہوئی تو یہ اولاد آگے چل کر ناکارہ اور دروس بن سکتی ہے۔ معلم کائنات حضور رحمت عالم صلی اللہ علیہ وسلم پر جو پہلی وحی نازل ہوئی اس میں پڑھنے اور لکھنے کا ذکر واضح طور پر موجود ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے جنگ بدر کے اسیروں کا فدیہ یا مقرر فرمایا کہ تم میں سے جو پڑھنا اور لکھنا جانتے ہوں ہم میں سے اتنے افراد کو پڑھنا اور لکھنا سکھا دیں۔ بعثت رسول کے وقت مکہ میں صرف سترہ افراد کو پڑھنا اور لکھنا جانتے تھے لیکن رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے وصال کے وقت کم و بیش ایک لاکھ پچیس ہزار صحابہ کرام کو علم و قلم کے ہتھیار سے لیس فرمادیا تھا پھر ان صحابہ نے اکناف عالم میں اپنے علوم سے دنیا کو روشن کیا۔ آج پھر اسی سنہری دو رکاوے میں یہی بنا نے کی ضرورت ہے اگر ہم نے ایسا کر لیا تو کوئی مجب نہیں کہ ہم کامیابی کے حصول سے محروم رہ جائیں۔ (مظہر حسین علیمی)



کے لیے عصر سے مغرب تک کا وقت موزوں ہے اور بعد ظہر بھی۔ (۲) اگر آپ ملازمت کر رہے ہیں تو افطار کے بعد سے عشا تک کا وقت آپ کے لیے مناسب ہے۔ (۳) اگر آپ خاتون خانہ ہیں تو نجیر اور ظہر کے بعد کا نامم آپ کے لیے زیادہ اچھا ہے گا۔ (۴) اگر آپ کالج یا یونیورسٹی کے طالب علم ہیں اور ہاٹل میں اقامت اختیار کیے ہوئے ہیں تو بعد تراویح درس قرآن کی مجلس میں شریک ہو کر یہ کام کر سکتے ہیں اور اگر صرف جزو قی طور پر کالج یا یونیورسٹی میں کلاس کے وقت حاضری دیتے ہیں تو عصر اور مغرب کے بعد کا وقت بہتر ہے گا۔ (۵) اگر آپ مدرسے کے طالب علم ہیں ساتھ ہی حافظ قرآن ہیں تو مطلوبہ پارہ از بر کر لینے کے بعد خود بھی درس قرآن کی محفل میں دوسروں کو فہم قرآن کی طرف راغب کر سکتے ہیں اور اگر آپ حافظ قرآن نہیں ہیں تو تعطیل کالاں میں گاؤں کی مسجد میں باقاعدہ درس قرآن دے سکتے ہیں یا کہیں دور کسی بڑے شہر میں چھٹی گزارنے کا پروگرام آپ نے بنایا ہے تو وہاں بھی یہ ما جوں بنایا جاسکتا ہے۔ شرط یہ ہے کہ آپ کے اندر شوق وجود ہے۔ (۶) شہر کی مساجد کے ائمہ حضرات اپنے خطابات میں کسی اہم نکتے کی وضاحت کر سکتے ہیں اور باضابطہ خاص رمضان المبارک کے مہینے میں کسی نماز کے بعد درس قرآن اور درس حدیث وفتہ کا اہتمام کیا جاسکتا ہے۔ (۷) تعطیل کالاں میں مدارس دینیہ کے وہ اساتذہ کرام جن کے سروں پر چندہ وغیرہ کا کوئی بو جھ نہیں ہے وہ بھی اپنے گاؤں میں متعلقہ شہر میں اس اہم فریضے کی ادائیگی کی کوشش کر سکتے ہیں۔ یہ بات واضح رہے کہ یہ ضرورت امام احمد رضا قادری بریلوی قدس سرہ کے ترجمہ قرآن کنز الایمان اور مستند و معتمد تقاضیر قرآن یا اس موضوع پر علمائے اہل سنت کی تحریر کردہ کتب و رسائل ہی سے پوری کی جائے اور نقطاً کسی بدمنہب دشمن اسلام و نبگ اسلام بدنہاد کے غلط سلط ترجمے یا تفسیر کا سہارا نہ لیا جائے۔ ہاں ذی ہوش اور باصلاحیت ائمہ کرام اور علمائے ذوی الاحترام دوسروں کے لیے ترجمہ قرآن میں شامل کی جانے والی خامیوں کی نشان دہی کر کے صحیح اور غلط ترجموں کا تقابی مطالعہ کر سکتے ہیں۔ (از: توفیق احسن برکاتی مصباحی)

مسلمان بچیوں کی تعلیم پر خاص توجہ دیں

یہ ایک مسلمہ حقیقت ہے کہ تعلیم کے بغیر مسلمان دنیا آخرت میں سرخوائی حاصل نہیں کر سکتے۔ اسلام نے اپنے تبعین پر روزاول سے ہی

سوالات:

(۱) آیت ”وَ لَا يَأْتِي أُولُوا الْفَضْلِ مِنْكُمْ“ کس جلیل القدر صحابی کی شان میں نازل ہوئی؟ (۲) کس نبی علیہ السلام کے لیے سورج کو خٹھرایا گیا؟ (۳) حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے طائف کا سفر کس سن بھری میں فرمایا (۴) مفتی صدر الدین کا تخلص کیا ہے؟ (۵) کن پانچ چیزوں کو دیکھنا عبادت ہے؟ (۶) رشد و ہدایت کی بنیاد کن چیزوں پر ہے؟ (۷) سیدہ نفیسه کا حضرت امام حسین رضی اللہ عنہما سے کیا رشتہ ہے؟

## انعامی مقابلہ نمبر(۸) کے صحیح جوابات:

(۱) سورہ زمر، آیت: ۱۲۔ (۲) کپڑا لٹکانے والا، دے کر احسان جتنا نہ والا، جھوٹی قسم کے ساتھ سودا کرنے والا۔ (۳) حضرت طفیل بن عمر و دوستی کی۔ (۴) جانوروں کو مت مارنا، ہری بھری کھتیوں کو اور چل دار درختوں کو برداونہ کرنا، جلوگ جنگ میں شامل نہیں ہیں انہیں آزار نہ پہنچانا، کسی مقتول کی صورت نہ بگاڑنا، لوگوں کے ساتھ بد عہدی اور خیانت نہ کرنا، بوڑھوں، بچوں اور عورتوں پر زیادتی و حملہ نہ کرنا، لوٹ مارنا کرنا، کسی کو آگ میں مت جلانا، دشمن کو باندھ کر قتل مت کرنا، کسی کے معبدوں اور گرجہ گھروں کو مت گرانا۔ (۵) شیخ علیم الدین کا۔ (۶) ”دن اہو میں کھونا تھے، شب صحیح تک سونا تھے“۔ (۷) فتاویٰ شامی۔ (۸) حضرت اورنگ زیب کی۔

## انعامات:

پہلا انعام

جو یہ بنت حافظ تھصوو، نیا اسلام پورہ، مالیگاؤں (سات کتابوں کا سیٹ)

دوسرा انعام

محمد حسین رضا ابن مقصود احمد، نیا اسلام پورہ، مالیگاؤں (پانچ کتابوں کا سیٹ)

تیسرا انعام

شبائیہ اعظمی بنت محمد رسول، جتنا کوارٹر، راپچور، کرناٹک (تین کتابوں کا سیٹ)

صحیح جوابات دینے والوں کے نام: عائشہ آفرین (راپچور کرناٹک) تبسم بانو (راپچور کرناٹک) شیخ الدین (مالیگاؤں) شاہین بیگم رضوی (راپچور کرناٹک) ربیمہ صدیقہ (راپچور کرناٹک) ساجد علی حبیبی (جامعہ غوثیہ بجم العلوم) ماجد علی (گلبرگہ) فرجین سلطانہ (گلبرگہ) عبدالقدار رضوی (جامعہ قادریہ ہبلی)

صحیح جوابات دینے والوں کے نام: صالحہ بانو محمد صادق (قریش گنگر کرلا) شیخ ادیبہ نوری (امریت گنگر مبرہ) سید شارعی (امریت گنگر مبرہ) جمیلہ یوسف (امریت گنگر مبرہ) طاہر علی (امریت گنگر مبرہ) فاطمہ عبد العزیز (مبرہ) جویریہ فاطمہ (مبرہ) خان و سیمہ اسرار احمد (وکرولی، نہیتی) مریم خورشید (گھاٹ کوپر) قمر جہاں (گھاٹ کوپر) حلیمه سعدیہ

&gt;8

## کوپن انعامی مقابلہ نمبر(۸)

|         |       |
|---------|-------|
| نام:    | ..... |
| عمر:    | ..... |
| مشغله:  | ..... |
| پتح:    | ..... |
| پن کوڈ: | ..... |

## هدایات

- ☆ شرائط کا اطلاق ہوگا۔
- ☆ جوابات ۲۰ اگست سے پہلے پہلے ادارہ کو موصول ہو جانے چاہئیں۔